


УДК 39.394 
ББК 63.51, 63.52 
С 34 
 

 
Книга публикуется в рамках  

реализации научно-исследовательской работы 
Института этнологии и антропологии РАН 

«Динамика идентичностей и культур населения России: 
академические и прикладные социально-антропологические  

исследования» 
 

Рецензенты: 
доктор исторических наук Е.П. Мартынова 

доктор исторических наук И.В. Октябрьская 
 
 

С 34 Сибирский этнографический сборник. Вып. 11. Народы, государ-
ство, этничность: сквозь призму истории / отв. ред. Е.А. Пивнева. 
М.: ИЭА РАН, 2025. – 315 с.; ил.  

 
ISBN 978-5-4211-0341-7 
DOI: 10.33876/978-5-4211-0341-7/1-315 

 
Предлагаемая вниманию читателей книга возобновляет публикации в серии 

«Сибирский этнографический сборник», которая ведет свою историю с 1952 г. 
Она посвящена различным аспектам формирования, трансформации и осмысле-
ния этнической идентичности коренных народов Севера, Сибири и Дальнего Во-
стока Российской Федерации. Основное внимание уделено выявлению влияния 
на этническую идентичность этих народов «внешних» факторов, прежде всего 
политики государства и находящейся в русле этой политики этнографической 
науки. Тексты статей базируются на полевых и архивных материалах, которые 
были получены авторами в различных регионах Севера, Сибири и Дальнего Во-
стока России: Мурманской обл., Ямало-Ненецком АО, Ханты-Мансийском АО – 
Югре, Чукотском АО, Республике Тыва, Красноярском крае, Кемеровской, Ир-
кутской, Сахалинской обл. и др. 

Книга рассчитана на специалистов-этнологов и антропологов, представите-
лей малочисленных народов Севера, а также на широкий круг читателей, интере-
сующихся историей и культурой этих народов. 

 
 
ISBN 978-5-4211-0341-7 

 
УДК  39.394 

 ББК 63.51, 63.52 
 

 
© Институт этнологии и антропологии РАН, 2025 
© Коллектив авторов, 2025 



СОДЕРЖАНИЕ 
 

Предисловие ................................................................................................ 4 

Идентичности в контексте истории  
и государственной политики ........................................................... 10 

Правовой статус восточных саамов в начале XVI –  
начале XIX в.:  акторы и траектории (М.Г. Кучинский) ................ 10 

Трансформации форм самоидентификации телеутов в составе 
российского государства в XVII–XX вв. (Е.П. Батьянова) ........... 33 

Три кочевника центра Азии: истоки и основные этапы 
формирования тувинской идентичности (Н.П. Москаленко) ...... 50 

Развитие сети здравоохранения на Таймыре в советское  
время: модернизация и новый быт (М.А. Мочалова) .................... 66 

Этнография, этнографы и государство ........................................ 90 

Государственная этнография  
в Восточной Сибири (1920-е гг.) (А.А. Сирина) .............................. 90 

Таймырские экспедиции московских этнографов во второй 
половине XX в.:  опыт исторической реконструкции  
и картографирования (С.О. Ковальский, А.С. Басов).................... 114 

Долганы Таймыра и якуты-оленеводы  Якутии: история  
одного этнографического недоразумения (Н.В. Плужников) .... 150 

Политика и культура в интервью эскимосов Чукотки  
(по полевым материалам 1999 г.) (Н.И. Новикова) ..................... 165 

Маркеры и символы этнической идентичности .................... 192 

Этнонимия как исторический источник для определения 
групповой идентичности в тихоокеанском регионе 
(Л.И. Миссонова)  ............................................................................. 192 

Гостеприимство – маркер этнической идентичности  
ненцев Ямала (Е.С. Яптик)  ............................................................ 212 

Декоративно-прикладное творчество как знак культуры 
коренных народов Нижнего Амура (Е.В. Глебова)  ..................... 234 

Маркеры этнической идентичности обско-угорской студенческой 
молодежи (по материалам исследования 2006–2010 гг.) 
(Е.А. Пивнева)................................................................................... 255 

Аннотации................................................................................................ 285 

Summary ................................................................................................... 292 

Иллюстрации .......................................................................................... 299 

Сведения об авторах ............................................................................... 315 



 

Предисловие 

Предлагаемая вниманию читателей книга возобновляет публика-
ции в серии «Сибирский этнографический сборник», которая ведет 
свою историю с начала 1950-х годов. В 1952–1963 гг. в этой серии было 
издано пять книг, ставших уже классикой этнографического северове-
дения1. В последующие годы увидели свет еще пять выпусков, послед-
ний из которых вышел в 2000 г. к 70-летнему юбилею Зои Петровны 
Соколовой2. 

Настоящий сборник посвящен различным аспектам формирова-
ния, трансформации и осмысления этнической идентичности корен-
ных народов Севера, Сибири и Дальнего Востока Российской Федера-
ции3. В нем отражены некоторые результаты работы отдела Севера и 
Сибири Института этнологии и антропологии РАН по этой тематике в 
рамках реализации НИР (госзадание) «Динамика идентичностей и 
культур населения России: академические и прикладные социально-
антропологические исследования» (2023–2025). 

При том что этническая идентичность (этничность) является цен-
тральным понятием для описания современной социокультурной ре-
альности и одной из важнейших тем гуманитарной науки, к настоя-
щему времени нет единого понимания сущности данного феномена, 
отсутствует и его общепризнанное определение. В вышедшем 
в 2017 г. фундаментальном энциклопедическом издании «Идентич-
ность: личность, общество, политика» справедливо отмечается, что 
«споры между сторонниками конструктивизма (где основным марке-
ром этнической группы выступают разделяемые ее членами пред-
ставления о культуре, истории, общем происхождении), инструмен-
тализма (трактующего наличие общих интересов как основной отли-
чительный признак этнической идентичности) и примордиализма 
(делающего упор на “природном” наличии общих признаков группы) 

 
1 В 1952–1963 гг. в серии «Труды Института этнографии имени Н.Н. Миклухо-

Маклая» и «Труды Института этнографии имени Н.Н. Миклухо-Маклая. Новая се-
рия» были выпущены тома: Сибирский этнографический сборник / отв. ред. Л.П. По-
тапов и М.Г. Левин. Т. 1. М.; Л.: Изд-во АН СССР, 1952; Сибирский этнографический 
сборник. Т. 2. М.; Л.: Изд-во АН СССР, 1957; Сибирский этнографический сборник. 
Т. 3. М.; Л.: Изд-во АН СССР, 1961; Сибирский этнографический сборник. Т. 4. М.; Л.: 
Изд-во АН СССР, 1962; Сибирский этнографический сборник. Т. 5. М.; Л.: Изд-во АН 
СССР, 1963. 

2 Этнография народов Западной Сибири. К юбилею доктора исторических наук, 
профессора Зои Петровны Соколовой / отв. ред. Д.А. Функ, А.П. Зенько. М.: ИЭА РАН, 
2000. (Сибирский этнографический сборник, вып. 10). 

3 Далее по тексту: народы Севера, народы Сибири, коренные народы, КМНС, або-
ригены. 



ПРЕДИСЛОВИЕ 5 

 

продолжаются»4. В связи с этим предложенное исследование, осно-
ванное на конкретном этнографическом материале, будет весьма 
своевременным и актуальным. 

Тексты статей базируются на полевых и архивных материалах, ко-
торые были получены авторами в различных регионах Севера, Сибири 
и Дальнего Востока РФ: Мурманской обл., Ямало-Ненецком АО, 
Ханты-Мансийском АО – Югре, Чукотском АО, Республике Тыва, 
Красноярском крае, Кемеровской, Иркутской, Сахалинской обл. и др. 
Рассмотрение этнической ситуации в столь широком географическом 
диапазоне, в разных исторических и социально-политических усло-
виях дает потенциальную возможность для широких сравнений и уни-
версальных обобщений. 

Выделяя в различных вариантах понимания идентичности «внеш-
ние» и «внутренние» аспекты, объективные и субъективные критерии, 
основной вектор представленных в настоящей книге исследований ав-
торы направили на выявление влияния на этническую идентичность 
народов Севера «внешних» факторов, прежде всего политики государ-
ства, а также находящейся в русле этой политики этнографической 
науки. Под воздействием каких факторов и посредством каких меха-
низмов происходили (и происходят) ситуативные смены идентифика-
ций? Каким образом те или иные признаки социальной общности 
встраиваются в структуру группового самосознания и приобретают ка-
чество этнических определителей (символов)? Каковы современные 
практики, формирующие и поддерживающие этническую маркировку 
северных сообществ? Это лишь часть вопросов, поиск ответов на кото-
рые входил в число исследовательских задач авторов сборника. 

Поскольку реализация такого важного круга профессиональных 
задач не может осуществиться в необходимом объеме без четкого 
представления о том, какое место занимала этническая идентичность 
в предшествующие современности эпохи, при освещении темы приме-
нен исторический подход: этнические структуры и процессы рассмот-
рены «сквозь призму истории». В содержащихся в сборнике текстах 
показано, что ход исторического развития создавал разные условия 
для проявлений этничности в сообществах Севера и Сибири, соответ-
ственно, значение, роль и функции этнического фактора весьма раз-
нились на разных этапах истории. Специфика проявлений этничности 
в среде этих народов во многом предопределялась местом националь-
ного вопроса в теории, идеологии и социальной практике государства, 
практическими шагами национальной политики. Работа также позво-
лила установить, как и какие научные классификации и описания ис-
пользовались в административной практике и какую роль играло эт-
нографическое знание в процессах культурного строительства. 

 
4 См.: Идентичность: личность, общество, политика. Энциклопедическое изда-

ние / отв. ред. И.С. Семененко. М.: Изд-во «Весь мир», 2017. С. 448. См. также: Иден-
тичность: личность, общество, политика. Новые контуры исследовательского поля / 
отв. ред. И.С. Семененко. М.: Изд-во «Весь мир», 2023 и мн. др. 



6 Сибирский этнографический сборник. Вып. 11 

В статье М.Г. Кучинского рассмотрен правовой статус восточных 
саамов на протяжении ряда столетий (начало XVI – начало XIX в.). 
Анализ архивных источников позволил автору сделать выводы о 
направленности государственной политики на гомогенизацию подат-
ного населения, о соотношении социальной структуры саамов с госу-
дарственной административной системой, о влиянии фискальной по-
литики на формирование социальной идентичности и пр. Исследова-
ние показало доминирующую роль российской правовой системы в 
формировании социальной структуры саамов. 

На широком хронологическом отрезке XVII–XX вв. прослежены 
метаморфозы идентификации и самоидентификации телеутов в ста-
тье Е.П. Батьяновой. Она фиксирует множественность форм социаль-
ной идентичности этого народа (государственная, сословная, этниче-
ская, локальная); показывает специфику ее трансформаций на различ-
ных этапах истории; обращает внимание на роль религии, фольклора, 
межэтнических контактов в формировании, сохранении и развитии 
различных форм самоидентификации. Анализ телеутской этнонимии 
в ее историческом развитии привел автора к важным выводам, выхо-
дящим за рамки конкретного исследования: в то время как знаки 
«внутренней» идентификации телеутов оставались более или менее 
устойчивыми, «внешние» наименования постоянно претерпевали раз-
личного рода трансформации – то исчезали из обращения, то возни-
кали вновь, меняя правовой, административный и пр. статусы, в зави-
симости от этого менялось отношение к ним самих телеутов. Изменчи-
вость (само)идентификации на внешнем официальном уровне слу-
жила средством политической и этнической адаптации малого народа 
к условиям его жизнедеятельности в полиэтническом российском гос-
ударстве. 

Н.П. Москаленко на основе своих полевых материалов выделяет 
этапы формирования тувинской идентичности: период Тувинской 
Народной Республики (1921–1944 гг.), советский и постсоветский пе-
риод, современная Тува. С этими тремя периодами она соотносит три 
условных образа тувинского кочевника: дедушка (кырган-ачай), отец 
(ачай) и сын (оглу). Предпринимаются также попытки выявить роль в 
самосознании тувинского народа опыта существования Тувинской 
Народной Республики, государственных и национальных символов 
республики (гимн, герб, флаг), а также конкретных исторических лич-
ностей. 

М.А. Мочалова посвятила свою работу одной из страниц советской 
модернизационной политики на примере изучения опыта взаимодей-
ствия коренного населения п-ва Таймыр с советской медициной в 
1920–1980-е гг. На основе проведенного исследования автор приходит 
к выводу о том, что советская модель здравоохранения на Таймыре, 
улучшив демографическую ситуацию и качество жизни представите-
лей коренных народов, произвела также один из инструментов управ-
ления бытом людей, способствовавший «воспитанию советских граж-
дан». Относительно доступная медицина стала одним из факторов 



ПРЕДИСЛОВИЕ 7 

 

социальной поддержки населения, но в то же время нивелировала по-
следствия перевода кочевых групп на оседлость. С ослаблением эконо-
мики и ухудшением состояния медицины в конце существования СССР 
стали очевидны проблемы резкого перелома, вызванного советской 
модернизацией. 

Следующий блок статей посвящен вопросу о том, как соотносились 
с общими установками советской государственной политики и идеоло-
гии задачи этнографических исследований. Особенности развития 
«практической этнографии» в 1920-е гг. в контексте государственной 
национальной политики в отношении так называемых малых народов 
рассмотрены в статье А.А. Сириной на материалах деятельности Ир-
кутского Комитета Севера. Выявлены критерии, по которым намеча-
лись первоочередные объекты изучения и модернизации; показаны 
портреты ученых, помогавших решать государственные задачи, про-
анализированы особенности их научно-экспедиционной и научно-
практической деятельности, а также возможности обсуждения полу-
ченных результатов в условиях выполнения политического заказа, 
практическое применение научных знаний. 

Стоит заметить, что преобразования в хозяйстве и культуре наро-
дов Севера и Сибири, в том числе имеющие отношение к вопросам эт-
ничности, нашли отражение в многочисленных трудах сотрудников 
нынешнего отдела Севера и Сибири ИЭА РАН5, основанных на резуль-
татах полевых исследований. При этом тема самого «поля» как ключе-
вого критерия антропологической (в отечественной традиции – этно-
логической/этнографической) квалификации и метода полевой ра-
боты в советской этнографии, как правило, оставалась за скобками. В 
статье С.О. Ковальского и А.С. Басова предложена реконструкция по-
левой этнографической работы, проводившейся на Таймыре во второй 
половине XX в. сотрудниками сектора. Анализ этнографических работ 
и архивного материала с использованием электронно-технических 
возможностей позволил авторам показать с позиций сегодняшнего 
дня особенности поисковой деятельности той эпохи и создать своего 
рода хронику полевого этнографического изучения Таймыра. В част-
ности, на примере исследовательской деятельности В.И. Васильева 
продемонстрированы некоторые методологические особенности со-
ветских полевых исследований в рамках распространенных в тот период 
направлений, в первую очередь этногенеза и этнической истории. 

Опираясь на труды классиков отечественного североведения и 
свои полевые материалы, Н.В. Плужников продолжает в упомянутой 
выше парадигме поиск критериев и факторов идентификации север-
ных сообществ, пытаясь ответить на вопрос: кто такие якуты-олене-
воды и чем они отличаются от долган? 

Те, кто уже не один год (и даже не одно десятилетие) находится в 
профессии, подчас и на свои прежние труды смотрят сквозь призму 

 
5 В прошлом – сектор по изучению социалистического строительства у малых 

народов Севера. 



8 Сибирский этнографический сборник. Вып. 11 

истории на очередном этапе научного творчества. Это обстоятельство 
побудило некоторых авторов сборника обратиться к своим полевым 
материалам прошлых лет, которые видятся сегодня в новом свете. Так, 
одним из мотивов публикации Н.И. Новиковой стало ее желание по-
делиться полевыми материалами, относящимися к начальной стадии 
постсоветских социально-экономических и политических процессов в 
северных регионах. События конца 1990-х гг. сегодня представляют 
интерес как своеобразная точка отсчета череды кардинальных транс-
формаций в культуре и идентичности народов Севера и Сибири. Запи-
санные в те годы интервью рассказывают голосами эскимосов, как они 
представляли свою жизнь, в чем отмечали проблемы и какими видели 
перспективы. 

Завершают сборник статьи, посвященные маркерам этической 
идентичности. Известно, что в прошлом рынок культурных маркеров 
для формирования этнически целого мог быть чрезвычайно разнооб-
разен, тем более это верно для современного мира. Основным спосо-
бом вербализации человека этнического являются так называемые эт-
нонимы – названия людей по этнической принадлежности, которые 
служат проявлением (само)идентификации людей и принадлежности 
их к конкретной общности. Вопросы этнонимии освещаются в работе 
Л.И. Миссоновой на примере уильта – одного из тунгусо-маньчжур-
ских народов России. Автор показывает, как из-за многочисленности 
различных наименований этого народа и запутанности их бытования 
попытки найти ответ на вопрос о расселении и численности уильтин-
ской общности приводили к разным результатам. Этим были вызваны 
и обращения представителей народа в государственные органы 
с просьбой об утверждении в качестве официального этнического 
наименования «уильта». 

Е.С. Яптик обращается в своей статье к теме гостеприимства как 
маркеру этнической идентичности ненцев Ямала. На основе своих по-
левых материалов автор показывает, что гостеприимство как общая 
для всех культур черта у кочевых народов приобретает определяющее 
значение для их идентичности и образа жизни. Прием гостей – это 
одно из ярчайших событий, когда происходит сравнение себя с 
«иными»: соседями, знакомыми, представителями другой культуры. 
Именно поэтому ненецкое гостеприимство ритуализировано до тонко-
стей, этикетные нормы соблюдаются в отношениях между родствен-
ными группами, соседями и «другими». 

Работа Е.В. Глебовой показывает, что для коренных народов Ниж-
него Амура своеобразным отличительным знаком культуры является 
самобытное декоративно-прикладное искусство, в котором сконцен-
трирован многовековой духовный опыт нанайцев, ульчей, нивхов, не-
гидальцев, орочей, эвенов. В статье анализируются периоды забвения 
и утраты традиционных знаний, исследуется процесс ревитализации 
различных видов амурских ремесел и его влияние на формирование 
этнической идентичности у представителей коренных малочисленных 



ПРЕДИСЛОВИЕ 9 

 

народов Нижнего Амура, рассматривается механизм передачи художе-
ственных навыков и формирование нового поколения мастеров. 

Как было отмечено выше, во внутренних и внешних определениях 
этнической группы (народа) присутствуют как объективные, так и 
субъективные критерии. В связи с этим большой интерес представляет 
вопрос о внутреннем этническом самоощущении молодежи, т.е. о том, 
кем они осознают себя сами, каковы критерии и факторы их внутрен-
него выбора и реальное «наполнение» этничности. Эти сюжеты стали 
предметом рассмотрения в финальной статье Е.А. Пивневой, насы-
щенной «живыми голосами» обско-угорской студенческой молодежи. 
Результаты исследования показали, что большинство признаков этни-
ческой группы, считающихся в советской теории этноса устойчивыми 
и определяющими, у современных хантов и манси отсутствуют (тем бо-
лее это касается потомков от смешанных браков). Полученные данные 
позволили предположить, что связь с этнической культурой не входит 
в основополагающую систему ценностей молодого поколения. В то же 
время осознание себя членом этнической общности, отличной от дру-
гих групп, сохраняется. Значимую роль в процессе этнической само-
идентификации могут играть самые разные факторы, среди которых 
превалируют знание родного языка, ближайшее окружение и этно-
культурная среда. 

В целом проведенные исследования позволили выявить сложную 
динамику взаимодействия различных акторов в формировании этно-
социальной картины в районах проживания коренных народов Се-
вера, Сибири и Дальнего Востока. Исторический анализ показал зна-
чительную роль этнографической науки в разработке государственной 
политики и важность научной экспертизы в принятии управленческих 
решений. 

Несмотря на широкий круг проблем, затронутых в статьях этого 
сборника, не все аспекты заявленной темы представлены в полном 
объеме, многие вопросы нуждаются в дальнейшем изучении и концеп-
туализации. Вместе с тем мы надеемся, что данная публикация ока-
жется полезной для читателей, интересующихся вопросами этногра-
фии Севера и Сибири, и найдет отклик у наших многочисленных ин-
формантов, которым мы выражаем глубокую признательность. 

 
Е.А. Пивнева 

 



ИДЕНТИЧНОСТИ В КОНТЕКСТЕ ИСТОРИИ 
И ГОСУДАРСТВЕННОЙ ПОЛИТИКИ 

 

Кучинский Максим Геннадьевич 

ПРАВОВОЙ СТАТУС ВОСТОЧНЫХ СААМОВ 
В НАЧАЛЕ XVI – НАЧАЛЕ XIX В.:  

АКТОРЫ И ТРАЕКТОРИИ 
 
 

Введение 

Вопрос о социальной структуре гораздо более многослойный, чем 
это представлялось во многих теориях. В настоящей статье в качестве 
теоретической рамки мы применяем подход П. Бурдье с его видением 
социального пространства и поля, в которых располагаются и взаимо-
действуют разные акторы (Бурдье 2005а, 2005б). 

Мы исходим из того, что пространством является все, с чем взаи-
модействует человек вне пределов своего ментального Я. Выделение и 
структурирование как физических, так и идеальных объектов, субъек-
тов, сетей, отношений и процессов в пространстве создает разные ди-
намические сочетания, «ассамбляжи» по терминологии М. Деланда 
(Деланда 2018)1. Такие исторически выделяемые сочетания мы рас-
сматриваем как среды. Основным предметом исследования является 
саамская среда – те люди, их объединения и практики, которые позици-
онировали/позиционируют себя и/или воспринимают себя как саами, а 
также не-человеческие акторы, которые играют важную роль в этой 
среде и являются ее неотъемлемыми частями. Как исследовательское 
поле нами рассматривается социальное пространство на протяжении 
начала XVI – начала ХIХ в. Правовая система регламентирует простран-
ство с помощью статусов, которыми заменяются (репрезентируются) 

 
1 Следует оговориться, что спектр и типология ассамбляжей гораздо шире и, по 

большому счету, вообще не имеет предела. Среда здесь может рассматриваться лишь 
как один из вариантов ассамбляжа. 



ПРАВОВОЙ СТАТУС ВОСТОЧНЫХ СААМОВ  11 

 

отношения, акторы и их группы.2 Цель работы состоит в реконструк-
ции динамики статусов акторов. Это неотъемлемо от рассмотрения про-
цессов, повлиявших на эту динамику. Траекторией мы называем исто-
рически уникальную динамику исторически уникальных феноменов. 

  Мы исходим из того, что актор одновременно выступает агентом 
в разных сетях3. Такими сетями, действующими одновременно, среди 
прочих являются, с одной стороны: административная/фискальная 
система, которая включает налогоплательщиков, военнообязанных 
подданных и государственные органы, облагаемые налогами угодья 
и т.д.; с другой стороны: родственные сети, включающие людей, свя-
занных многочисленными ветвящимися линиями родства, брачные 
ареалы, семейные угодья, патронимы и т.д.; с третьей стороны: цер-
ковные сети, выполнявшие функции как христианизации и образова-
ния, так и фиксации гражданского состояния и учета населения, а 
также деятельности приходской организации. 

Письменные источники, на которые мы опираемся, в основном 
связаны с российской фискальной системой разного времени. Это дик-
тует необходимость описания тех черт правовых (фискальных) систем, 
в которых действовали интересующие нас акторы. В качестве источни-
ков привлекается историческая литература, а также законодательные 
акты российского государства (ПСЗРИ). Создаваемый контекст позво-
ляет интерпретировать действия акторов, а также трансформации как 
их правового статуса, так и их структуры. 

Для рассмотрения деятельности и структуры акторов мы использо-
вали архивные документы. Среди них: материалы массовых переписей 
(писцовые и переписные книги, духовные росписи, метрические 
книги), частные акты (купчие грамоты, кабальные записи), как опуб-
ликованные, так и исследованные нами в архивах: Российском госу-
дарственном архиве древних актов (РГАДА), Архиве Санкт-Петербург-
ского института истории РАН (Архив СПбИИ), Государственном ар-
хиве Мурманской области (ГАМО), Государственном архиве Архангель-
ской области (ГААО). Для того, чтобы увидеть, как на практике действо-
вали созданные структуры, мы используем более поздние этнографиче-
ские свидетельства: А.Я. Ефименко (Ефименко 1878), Н.Н. Харузина 
(Харузин 1890), В. Таннера (Tanner 1929), К. Никуля (Nickul 1948). 

 
2 «История социального права может служить примером того, что законодатель-

ство фиксирует существующее на данный момент соотношение сил и санкционирует 
завоевание доминируемых, превращая их признанное законом право (вследствие 
чего в саму структуру права привносится некая двусмысленность, безусловно способ-
ствующая его символической эффективности)» (Blumrose 1962, цит. по: Бурдье 
2005а: 79). 

3 Рамки данной работы не позволяют рассматривать фундаментальный вопрос о 
том, является ли актор первичным/неделимым субъектом/объектом, а его агентность 
в разных сетях – ипостасями, или же актор сам по себе – ассамбляж. Актор для нас 
является тем, в каком качестве его рассматривают участники ассабляжа всех динами-
ческих сетей, в которые он попадает, даже порой не ведая того. 



12 Сибирский этнографический сборник. Вып. 11 

Субъектом права является такой актор, права которого постулиру-
ются в рамках правовой системы. Для рассмотрения и конструирова-
ния акторов и их группировок в этой среде нам близка теоретическая 
рамка Б. Латура и его призыв к пересборке социального на основе под-
хода «следования за актором» – рассмотрения его действий и выявле-
ния в связи с этим его статуса и тех сетей, в которые он вступает (Латур 
2014). Формально-правовое поле влияет на практики, что позволяет 
нам интерпретировать их и реконструировать логику взаимодействия 
акторов. Мы выделяем акторов, статус которых проявляется как в фор-
мально-правовом поле, так и в практиках, реконструируем (модели-
руем) изменения статуса в исторической динамике и, по возможности, 
с учетом индивидуальных особенностей. 

Задачей работы является изучение разных акторов в саамской 
среде, определение статуса этих акторов, в частности тех, которые по-
лучили правовой статус в российских документах. Методикой рекон-
струкции траектории является выделение акторов, анализ их право-
вых статусов и группировки в условиях правовых систем разных пери-
одов. Рассмотренные здесь акторы не ограничивают возможности 
группировки, но, по крайней мере, определяются тем, что «лежат на 
поверхности», т.е. больше всего «видны» исследователю, поскольку 
упоминаются в официальных документах. К сожалению, объем работы 
не позволяет рассмотреть все правовые статусы акторов, а особенно ка-
тегорий населения. В данной работе мы сосредоточим внимание лишь 
на наиболее исторически значимых из них (в соответствии с нашим се-
годняшним пониманием и знанием источников). 

Построение траектории статусов происходит с помощью кросс-
темпорального анализа. Этот метод предполагает исследование право-
вых статусов в разные периоды, сравнение их и выявление изменений. 
Мы рассмотрим два начальных периода и этапы внутри них. Хроноло-
гические рамки, которые их разделяют, условны. Периоды опреде-
лены нами по наиболее значимым правовым субъектам. Этапы внутри 
периодов – трансформациями правовой системы, которая меняла 
субъектов, но при этом в целом сохраняла среду. Последовательное 
отображение истории правовой системы затрудняет расположение 
траектории правового статуса. Иногда развитие ветвилось, трансфор-
мации правовой системы создавали новых акторов, наделяли их субъ-
ектностью, придавали им правовой статус и трансформировали его. 
Экономические, демографические, культурные и другие внутренние 
процессы также меняли правовой статус субъектов, мешали уложить 
акторов в прокрустово ложе административной структуры. Хроноло-
гические границы тем более условны, что мы рассматриваем дина-
мику многослойных процессов, траектории правового статуса, много-
векторного по определению. В связи с этим условными маркерами раз-
мытых хронологических границ являются даты административных ре-
шений, оказавших влияние на трансформацию правовых статусов. 

Дискуссия о происхождении общины вообще и саамского сиййта 
в частности выходит за рамки данной работы. Впервые правовую 



ПРАВОВОЙ СТАТУС ВОСТОЧНЫХ СААМОВ  13 

 

систему восточных (кольских/российских) саамов описала А.Я. Ефи-
менко. Ее работа базируется на заполнении анкеты РГО священником 
о. Константином Терентьевым, который по очередности служил в Но-
тозерском и Ловозерском саамских приходах. Важно отметить, что со-
циальная структура саамов, бывших российскими подданными, отли-
чалась от структуры скандинавских именно наличием коллективного 
субъекта – сиййта. Родственное слово «siida» у западных саамов озна-
чало любой коллектив без конкретизации по принципу формирова-
ния, продолжительности, территориальной привязки, специализа-
ции, родственных связей и т.д. Информацию о сиййте в 1929 г. ввел 
в научный оборот финский исследователь В. Таннер, изучавший са-
амов в Печенгском р-не (Петсамо). Объектом его исследований стали 
бывшие российские подданные, которые после передачи Финляндии 
их территорий стали гражданами этой страны (Tanner 1929). Со слов 
своих пожилых информантов он фактически описал систему сельского 
управления в России с местной спецификой, но заявил, что это – ис-
конно саамское самоуправление, первобытная община. По его мне-
нию, община сиййт с общим зимним поселением была исконной фор-
мой организации всех саамов, которая в Скандинавии разрушилась 
под давлением колониализма и капитализма. На протяжении почти 
столетия в скандинавской литературе идет дискуссия об истории соци-
альной организации саамов, причинах сохранения сиййта у восточ-
ных саамов и разрушения у западных. 

Данная работа не ставит задачу выступить в этой дискуссии, но и 
не может обойти ее. Поэтому мы постараемся не заострять специально 
внимание на дискуссионных вопросах, но будем излагать материал в 
контексте дискуссии. С другой стороны, вопрос об исконности и все-
общности «первобытной общины» стоит в российской историографии 
больше полутора веков. История восточных саамов в сравнении с ис-
торией их западных соплеменников является хорошим примером 
связи между развитием социальной структуры и фискальной/социаль-
ной политикой. 

Первый период (ХI в. – 1574 г.) 
Первый период в развитии правового поля условно начинается в 

XI в., когда «лопские даньщики» впервые упоминались среди деятелей 
и в Новгороде, и в Норвегии. Первый правовой статус, который мы 
встречаем в начале XVI в., – подданные, плательщики дани. Поле 
было описано в Наказной памяти сборщикам дани 1517 г. (Возгрин, 
Шаскольский, Шрадер 1998). В нашем распоряжении четыре доку-
мента, относящихся к этому памятнику. Он сохранился в виде двух пар 
копий перевода на стародатский язык в архивах Копенгагена и Тромсё. 
К сожалению, публикация документов на русском языке содержит ряд 
неточностей, терминологическую путаницу и не включает полноцен-
ный текстологический комментарий и источниковедческую критику. 
Это затрудняет анализ документов, тем не менее мы можем сделать 



14 Сибирский этнографический сборник. Вып. 11 

некоторые предварительные заключения. Также нами уже была про-
ведена реконструкция маршрута сборщиков дани (Кучинский 2008: 
карта 3). 

В Наказной памяти описывается система отношений представите-
лей центральной власти и подданных. Документы предписывают 
группе сборщиков налогов переезжать от одного пункта сбора к дру-
гому. Кроме лопарских погостов, в документах упоминаются русские 
поселения: Кандалакша, Умба, Варзуга, которые также сдают дань. Та-
кой способ сбора налогов практиковался раннегосударственными об-
разованиями, в том числе и на ранних этапах Древней Руси, где назы-
вались «полюдьем» (Кобищанов 1995). Постепенно на Руси и в скан-
динавских государствах на местах сложилась система сбора налогов 
локальной администрацией или феодалами. На окраинах государств в 
условиях отсутствия постоянной администрации сохранялась система 
объезда подданных сборщиками. 

Домохозяйство. За кадром рассматриваемой наказной памяти 
остается объект обложения, размер дани, а также ее характер: была ли 
она натуральной или денежной, собиралась ли она со всех мужчин или 
с домохозяйств. Мы знаем, что в IX в. дань была натуральной (в основ-
ном пушниной) и «с дыма», т.е. с домохозяйства (Темушев 2015: 60). В 
Наказной памяти упоминаются платежные книги, по которым сверя-
лись и принимались платежи, а также контролировались задолженно-
сти. Из этого явствует, что сбор дани осуществлялся регулярно и по 
определенным установившимся нормам. К сожалению, нам не из-
вестны эти книги. В документах упоминаются должники, которые имеют 
право оспорить свою задолженность в судебном разбирательстве. 

Рассматриваемая наказная память вменяет в полномочия данщи-
ков не только сбор налогов, но и проведение судебных разбирательств. 
Дела касаются вопросов налоговых задолженностей, воровства и убий-
ства. Первичный анализ показывает, что в документах приводятся 
правовые нормы, восходящие к российской и скандинавским судеб-
ным системам. Кроме государственных представителей – сборщиков 
дани, в судебном разбирательстве могли участвовать местные зажи-
точные жители. В русских документах обычно использовался термин 
«лучшие люди», который означал не столько имущественное положе-
ние, сколько локальный лидерский статус, который, конечно, мог быть 
достигнут в том числе и имущественным положением. Рассмотрение 
персональной задолженности внешними представителями показы-
вает, что и налогоплательщик, и уважаемое третье лицо были индиви-
дуальными акторами. Однако остается неясным, собиралась ли дань со 
всех взрослых мужчин или только с глав домохозяйств, т.е. обладали 
ли эти акторы статусом представителя. 

Более позднее описание скандинавских налогов с кольских саамов 
также подразумевает сбор с домохозяйства. Наименование более позд-
него налога «луковая дань» происходит от слова «лук» и отсылает к 
статусу воина-налогоплательщика (Лукьянченко 1979). 



ПРАВОВОЙ СТАТУС ВОСТОЧНЫХ СААМОВ  15 

 

Погост. В рассматриваемом документе подробно оговариваются 
размеры выплат сборщикам дани и сопровождавшим их переводчи-
кам и поварам, а также передача оленей для перемещения сборщиков. 
В русской налоговой системе такие сборы обычно назывались «по-
минки». Эти подати исчислялись не по числу плательщиков, а по 
числу членов команды сборщиков, и выплачивались коллективно 
каждым погостом. Олени для транспортировки сборщиков дани также 
предоставлялись погостами. 

В документах описаны два маршрута, по которым должны были 
перемещаться сборщики дани. Государство запрещало данщикам про-
ходить по другому маршруту и собирать дани больше положенного. 
Кроме того, им запрещалось пользоваться рыбными угодьями саамов. 

Лопари. Наказная память сборщикам дани была составлена в от-
вет на коллективную жалобу (челобитную) царю нескольких групп са-
амов. Это свидетельствует о том, что саамы знали об институте право-
вой системы российского государства и пользовались ей. Более того, 
жалоба и ответ на нее – первый в истории пример общения саамов (не 
только кольских) с государственными властями. И сам этот кейс – сви-
детельство эффективности такой коммуникации. Наказная память 
1517 г. определяет маршруты двух групп сборщиков дани в разные сто-
роны. Картографическое отображение этих маршрутов дани хорошо 
накладывается на последующее административное деление кольских 
саамов на Терскую и Кончанскую лопь, использовавшееся в докумен-
тах до 1720-х гг. Это дает возможность предположить, что такое упо-
требление этих «этнонимов» являлось результатом административ-
ной практики и просто обозначало налоговые округа, а не этническую 
особенность4. Общая идентичность «лопари» предстает правовым 
субъектом, когда представители выступают «от всех лопарей» за об-
щие права на угодья, они как бы выступают от имени коллективного 
субъекта. 

Итак, в начале XVI в. мы видим ситуацию, в которой правовая рос-
сийская система наряду со скандинавскими только начинает присут-
ствовать в виде государственных представителей, а саамы выступают в 
этих системах как субъект права. Так, в отличие от скандинавских гос-
ударств, российское рассматривает саамов в качестве обладателей кол-
лективных прав на рыболовецкие угодья, которые могут оспариваться 
как перед посторонними рыбаками, так и перед государственными 

 
4 Практика выделения этих налоговых округов перестала существо-

вать с заменой тягла на подушную подать в 1723 г. При этом обозначе-
ния «терская лопь» и «терские лопари» сохранились и означали в пря-
мом смысле только терских саамов. 



16 Сибирский этнографический сборник. Вып. 11 

представителями5. Субъектами являются индивидуализированные 
налогоплательщики, которыми, скорее всего, выступали главы домо-
хозяйств. Государство использовало локальных лидеров в легитимиза-
ции своей власти. Коллективные действия по содержанию и сопровож-
дению данщиков являются начатками развития местного самоуправ-
ления и формирования коллективного субъекта на основе погоста. В 
то же время индивидуальная налоговая задолженность, индивидуаль-
ное разбирательство дел, а также привлечение зажиточных саамов к 
участию в судебных разбирательствах демонстрируют правовую среду, 
в которой названные индивидуальные акторы выступали как индиви-
дуальные контрагенты государства. 

Второй период (1574–1838 гг.) 
Во второй половине XVI в. произошел радикальный перелом госу-

дарственной политики по отношению к крестьянству. Ключевыми из-
менениями были смена основного объекта налогообложения и основ-
ного налогоплательщика. Вместо мужчин (или домохозяев) объектом 
обложения стали сельскохозяйственные угодья, а плательщиком стал 
коллектив владельцев этих угодий. Коллективный субъект саамов 
в русских документах именовался «погост». Закрепощение населения в 
России в конце XVI в. означало не только передачу людей в юрисдик-
цию помещиков. За введением коллективной налоговой ответственно-
сти началось закрепление всех налогоплательщиков в тех местах, где 
они «тянут» – платят подати. Это закрепление окончательно было 
оформлено Соборным уложением 1649 г. Можно сказать, что к середине 
XVII в. в России сложилось управление, основанное на достаточно гер-
метичных системах, законодательно жестко скрепивших податные кол-
лективы и основные их средства существования. 

Сложение такой системы привело к изменению правового статуса 
акторов. В целом период можно разделить на два этапа, хронологиче-
ские границы которых условны. Структура социальной организации и 
системы управления не различалась на этих этапах, но наблюдались 
внутренние различия правового статуса тех же акторов. 

Первый этап (1574–1723 гг.). Основной налог, который уплачи-
вали крестьяне в европейской части России, был налогом с сельскохо-
зяйственных (природных) ресурсов. В широком смысле этот налог 
назывался «тягло». Для организации налогообложения специальные 
чиновники – писцы – занимались описанием угодий и их владельцев. 
Такое кадастровое оформление («сошное письмо») включало расчет 
ценности угодий, в котором могли учитываться различные факторы: 
размеры угодий, их продуктивность, правовой статус владельца, 

 
5 В XV–XIX вв., в отличие от российского государства, признававшего права са-

амов на угодья в границах «чем дед и отец владел», скандинавские государства не 
принимали саамов в расчет и позволяли норвежцам и шведам заселять побережье, 
занимать саамские тони и закреплять за собой прибрежные земли и внутренние 
горы, предоставляя саамам сезонную субаренду отдельных участков. 



ПРАВОВОЙ СТАТУС ВОСТОЧНЫХ СААМОВ  17 

 

наличие у него транспорта, удаленность от мест сбыта продуктов. По 
результатам расчетов писец указывал количество единиц обложения и 
размеры налога, который необходимо платить за угодья. В централь-
ных регионах таким налогом была соха, обжа, выть и т.д., которые 
взымались с пашни, покосов и т.д. На Европейском Севере таким нало-
гом была луковая дань, которая взымалась в основном с рыболовецких 
угодий. 

Владелец угодий. В течение XVI – начала XVII в. саамы прода-
вали, сдавали в аренду и дарили свои рыболовецкие угодья (реки, 
озера, доли в них). Об этих действиях нам известно из ссылок на куп-
чие, которые содержатся в Писцовой книге Алая Михалкова и во 
Вкладных книгах Печенгского и Кандалакшского монастырей. 

Для организации выплаты налогов саамы начали сдавать свои се-
мужьи угодья в аренду. Это говорит о том, что угодья стали рассматри-
ваться как объект собственности, который мог выделяться из коллек-
тивного владения, отчуждаться, рассматриваться как один из объектов 
в рыночных отношениях. Одна из причин формирования такого под-
хода – расселение на Коле постоянных рыбопромышленников, заин-
тересованных в угодьях. Другая причина – луковая дань, которой 
были обложены саамы на основании владения угодьями. Это изме-
нило статус саамов, превратив их в собственников. Документы о про-
дажах угодий касаются северо-западной части Кольского уезда: на 
морском побережье и вдоль пути от оз. Имандра к Коле, особенно в 
Кольской губе. 

Документы продажи или сдачи в аренду саамами рыболовецких 
угодий XVI – первой половины XVII в. касаются в основном погостов 
западной части Кольского уезда. Из них видно, что субъектами права 
– продавцами и арендодателями (т.е. владельцами) – выступали от-
дельные саамы или группы родственников, а также группы, родствен-
ные связи внутри которых нам не удалось установить. В восточной ча-
сти полуострова акты продажи и сдачи в аренду угодий, а также акты 
займа терские саамы производили коллективно: в каждом участво-
вали все главы домохозяйств. 

В течение XVII в. эти продажи крестьянами угодий были прекра-
щены. Сначала была запрещена продажа вовне, а затем и внутри по-
датного коллектива (Копанев 1984: 12–15). В середине XVII в. еще 
встречаются продажи угодий монастырям и церквям как напрямую, 
так и в форме «дарственной» («вклада») за плату. С середины XVII в. 
прекращается и это. Саамы восточной части Кольского п-ва (терские 
саамы) не приватизировали угодья, все крупные финансовые опера-
ции совершали вместе всеми пятью погостами. 

Погост. Со второй половины XVI в. кольские саамы были пере-
ведены на луковую дань с рыболовецких угодий. Писцовая книга Ва-
силия Агалина 1574 г. является самым ранним известным документом, 
описывающим владения саамских групп, названных погостами. 
В этом документе, а также в Дозорной книге Алая Михалкова 1608–



18 Сибирский этнографический сборник. Вып. 11 

1611 гг. были зафиксированы владения саамов и их обложение луковой 
данью. По своей структуре это обложение аналогично сошному обло-
жению сельскохозяйственных земель в других районах России того 
времени. В этой системе понятие «лук» служило налоговой единицей, 
которая рассчитывалась писцами при оценке доходности угодий. По 
писцовым книгам XVI–XVII вв. можно увидеть, как традиционные для 
разных регионов налоги могли меняться и становиться единообраз-
ными, сохраняя свое прежнее название6. Писцовая книга Алая Михал-
кова 1608–1611 гг. показывает разные ситуации в системе владения 
внутри погостов. В отношении большинства погостов указывается, что 
члены погоста луковую дань «ведают промеж себя сами», т.е. распре-
деляют общий размер налога. В описании некоторых погостов указы-
вается имущественная разница между разными членами (разный раз-
мер налога) без указания конкретных угодий, в некоторых говорится 
о владении отдельных членов конкретными угодьями. 

Система тягла – регулярной выплаты налога за угодья – предпола-
гала коллективную ответственность за выплаты. С конца XVI в. насе-
ление России было жестко закреплено за теми населенными пунктами, 
где выплачивали налоги и отрабатывали повинности. «Луковыми», т.е. 
обложенными налогом, были наиболее ценные семужьи угодья. В саам-
ском комплексном хозяйстве отказ от одного из видов угодий предпо-
лагал отказ лишь от одного из элементов хозяйства. 

В сложившейся на тот момент правовой системе все угодья номи-
нально принадлежали государству, коллектив погоста владел ком-
плексом угодий и был обязан вносить коллективную выплату за это 
владение. По размерам этой платы рассчитывались и повинности, ко-
торые несли подданные. Члены податных коллективов не могли их по-
кидать, оставлять угодья. Коллектив теперь кроме фискальной и хо-
зяйственной функций выполнял еще и административную. Таким об-
разом, погост стал субъектом права, включившим прежних налогопла-
тельщиков – домохозяйства. Семьи теперь распределяли между собой 
общую сумму коллективного налога и повинности. Владение в доле об-
щего угодья обозначалось долей в общей коллективной сумме налога 
– измерялось луками. 

Погосты сдавали в аренду наиболее ценные угодья, за счет чего по-
крывали мирские расходы: прежде всего налоги, а также оплату вы-
полнения повинностей. Нотозерские и сонгельские саамы не сдавали 
свои угодья, а сами активно участвовали в рыбном рынке. С этих 
средств нотозерцы оплачивали налоги, а также выполнение за них по-
винности ямской гоньбы (Кучинский 2021). 

Анализ переписных книг и ревизских сказок XVII–XVIII вв. пока-
зывает стабильность расселения как саамов, так и поморского населе-
ния. Подавляющее большинство мужчин из поколения в поколение 

 
6 К примеру, ясак, который изначально был подушным налогом в татарских гос-

ударствах, в Поволжье к началу XVII в. превратился в земельный налог (Димитриев 
1956). 



ПРАВОВОЙ СТАТУС ВОСТОЧНЫХ СААМОВ  19 

 

оставалось членами одних и тех же погостов. Женщины выходили за-
муж в основном в том же погосте или по возможности в ближайшие 
погосты. Изменение мужчиной погоста (оформление переселения) 
чаще всего происходило в детстве вместе с переселением матери-
вдовы, выходившей второй раз замуж, в другой погост. В конце XVIII в. 
начались немногочисленные миграции мужчин, в основном связанные 
с переселением в г. Колу, где они записывались в мещанство, или Кан-
далакшу, где становились местными крестьянами. Иногда саамы пере-
селялись «без мирского дозволения», т.е. самовольно, не получив раз-
решение схода. Примерно треть таких миграций была связана с женить-
бой на женщине вне своего погоста (напр., ГААО 1). Такие миграции, со-
провождавшиеся изменением статуса, видимо, были связаны с указом 
Павла I 1797 г. о возможности перехода государственных крестьян в ме-
щане и купцы. Еще одним поводом покидать свой погост, особенно в по-
следней трети XVIII в., стала рекрутская повинность. Это была 40-лет-
няя военная служба, на исполнение которой отправлял сход. 

Домохозяйство. Переписные и дозорные книги описывали жи-
телей населенных пунктов России по дворам. Многие народы Сибири 
перечислялись по чумам, степные народы – по юртам, а саамы – по 
вежам. С правовой точки зрения вежа означала двор. Мы уже исследо-
вали специфическую ситуацию в развитии семейных групп. Это заста-
вило нас с осторожностью относиться к терминологии и выбрать мак-
симально нейтральный термин «семейная единица» (Кучинский 
2008: 163–175). Как показал анализ, в конце XVII – начале XVIII в. 
вежа у саамов не была равна семье и состав вежи имел наследственную 
преемственность лишь в северо-западных погостах. В большинстве по-
гостов история состава веж не имела генеалогической последователь-
ности. Из года в год вежи формировались из разных семей, часто не 
имевших между собою видимых родственных связей по мужской ли-
нии. В некоторых погостах (например, в Сонгельском) последователь-
ность прослеживается не в развитии веж, а в развитии двух групп веж 
погоста. В Ловозерском погосте также выделяются две группы веж, со-
стоящие из двух групп линиджей. В каждой группе селились предста-
вители одних и тех же линиджей, которые каждый раз «пересоби-
рали» состав веж заново. 

В 1679–1681 гг. в России проходила реформа налогообложения, 
смысл которой состоял в изменении основного объекта обложения. 
Правительство решило облагать не столько угодья, сколько дворы. 
При этом основным налогоплательщиком оставался тот же коллектив 
(у саамов – погост). Русское население отреагировало сокращением 
числа дворов за счет увеличения их размеров. Как показал анализ де-
мографии саамов, число веж в погостах не сократилось радикально. 
Однако увеличение домохозяйств произошло не благодаря увеличе-
нию размеров семей, а в результате увеличения числа разных семей 
в рамках вежи, официально числившейся домохозяйством. Значило 
ли это, что изменения проходили не только на бумаге, мы не знаем. По 



20 Сибирский этнографический сборник. Вып. 11 

крайней мере, правовой статус актора «домохозяйство» немного 
трансформировался. Для нас, однако, важно отметить расщепление 
актора на разных агентов в разных описаниях. 

Результаты реформы не устоялись – роль домохозяйств не полу-
чила принципиального развития у саамов. Самое главное, погосты 
остались основным правовым субъектом саамов. Исключением было 
лишь общее объединение терских саамов, состав погостов которых не 
был столь же стабильным, как у других кольских саамов. 

В духовных росписях XVIII – середины XIX в. саамов определяют 
как «бездворных лопарей», как бы противопоставляя их по статусу 
«дворовым крестьянам». Очевидно, эта разница – какая-то формаль-
ность церковного учета, которая вряд ли связана с правовым положе-
нием саамов, но характеризует попытки найти статусные отличия 
между «лопарями» и «крестьянами». «Бездворные» выглядит не про-
сто как обозначение кочевников, у которых нет двора, а как обозначе-
ние населения, состав дворохозяйства которого не стабильный. Об 
этом говорит и то, что в духовных росписях, где перечисляются все се-
мьи прихожан, при описании саамов не всегда проставлена нумерация 
по дворам. Это значит, что формальное разделение саамов на дворы 
вызывало затруднение у священников и их респондентов. Можно 
предположить, что, поскольку священники имели дело непосред-
ственно с прихожанами лично, организовывали их религиозные прак-
тики – участие в молитве, исповедь и причастие, а также справление 
треб, они, скорее всего, рассматривали «домохозяйства» как субъектов 
(агентов) прихода. 

Крепостные. Специфическим статусом некоторых кольских са-
амов была крепостная зависимость от монастырей. Это наблюдалось в 
двух разных случаях. 

В 1530-е гг. на Кольском п-ве появились миссионеры, проповедо-
вавшие православие. Возникшие монастыри были не только носите-
лями веры, но и хозяйствующими субъектами. Для поддержки усилий 
Троицкого Печенгского монастыря на дальних рубежах царским ука-
зом 1556 г. ему в юрисдикцию были переданы Мотовский и Печенг-
ский погосты. Этот статус означал, что саамы платили налоги не госу-
дарству, а монастырю. К началу XVII в. эти саамы продали Печенг-
скому монастырю фактически все свои угодья, обложенные налогами, 
поэтому они ничего не платили, а их крепостное положение было 
условным. При этом во всех переписных книгах и первых трех реви-
зиях эти два погоста записывались как принадлежащие монастырю. 

Другой пример крепостного положения кольских саамов можно 
было наблюдать на востоке полуострова. В 1658 г. пять погостов тер-
ских саамов и с. Поной были записаны в крепостное подчинение Вос-
кресенскому Истринскому и Крестному Онежскому монастырям пат-
риарха Никона. Монастырям перешли ценные рыбные угодья, кото-
рые ранее сдавались саамами в аренду. Однако это крепостничество 
сопровождалось не только отсутствием сборщиков дани, но и регуляр-
ными поставками саамам крупы и муки. Дошло до того, что саамы 



ПРАВОВОЙ СТАТУС ВОСТОЧНЫХ СААМОВ  21 

 

соседнего Семиостровского погоста в 1662 г. также пожелали войти 
в юрисдикцию этих монастырей. После того как патриарха Никона 
низвергли, монастыри ушли с Мурманского и Терского берегов, а са-
амы возобновили сдачу своих рек в аренду. В Переписной книге 1678 г. 
эти погосты записаны как патриаршие. В 1720–1730-х гг. монастыри 
оспорили свое право на эти ценные угодья. Тяжба саамов со своими 
крепостниками окончилась в 1737 г. поражением аборигенов. Инте-
ресно, что аргументом в споре стала именно специфика обязанностей, 
определявшихся статусом. Так, подушная подать в денежном эквива-
ленте в сумме составляла 1,5 рубля, половина из которых была универ-
сальна для всех, а вторая половина определялась статусом. Независи-
мые (государственные) крестьяне платили эту сумму полностью, в то 
время как крепостные крестьяне – половину суммы, а форма и раз-
меры второй половины выплаты или повинностей определялись по-
мещиками. Несмотря на утверждение о своей независимости, терские 
саамы платили только половину подушного налога, как это должны 
были делать крепостные. Это и стало аргументом в споре об их статусе 
и решило спор не в их пользу. 

Такая хитрость терских саамов ударила по монастырям. В 1745 г. 
государство предъявило монахам требование оплатить задолженность, 
которую создали их крепостные саамы. Но Истринский Новоиеруса-
лимский монастырь отказался и заявил, что у него этих крестьян давно 
забрали и они ему не принадлежали с тех пор (ПСЗРИ 1: 500–501). 

Монастыри в конечном счете так и не возобновили свое постоян-
ное присутствие в Кольском уезде, и саамы продолжили сдавать реки 
в аренду. В 1764 г. Екатерина II провела секуляризацию монастырских 
земель и имуществ. Саамам официально вернулись их угодья, ранее со-
бранные монастырями. Бывшие монастырские крестьяне перестали 
быть крепостными, получив статус «экономических». На практике этот 
статус ничем не отличал их от остальных государственных крестьян. 

Лопь. Маршруты двух групп сборщиков дани, описанные в Наказ-
ной памяти 1516 г., хорошо накладываются на последующее админи-
стративное деление кольских саамов на Терскую и Кончанскую лопь. 
Коллективное определение «лопь» использовалось для обозначения 
налогового округа. В Дозорной книге Алая Михалкова говорится 
о Терской, Кончанской и Лешей лопи. Понятие «Терская лопь» осно-
вывалось на известном в мире определении терские лопари (Ter lops, 
Terfinns). Этот округ был задан шире, чем группа терских саамов, он 
включал также Семиостровский, Ловозерский и Вороненский пого-
сты, не относящиеся к терским саамам (Кучинский 2008: 178–179). Эти 
административные конструкции не были акторами и субъектами 
права, однако включались в обозначение статуса саамов. Подпись 
могла выглядеть, к примеру, так: «Воронецкого погоста терский ло-
парь [имярек]». Такое определение использовалось в частных доку-
ментах для описания статуса человека. Оно было сродни характериза-
ции статуса человека в русских документах того же времени, в которых 



22 Сибирский этнографический сборник. Вып. 11 

обозначался сословный статус и место верстания (прикрепления к 
коллективу налогоплательщиков и/или служащих). Выражения в 
единственном числе: «кончанский лопарь» или «леший лопарь» – в 
частных актах не встречаются, что свидетельствует об исключительно 
административном использовании этих определений. 

Последний раз в переписных книгах понятия Кончанская лопь и 
Лешая лопь использовались в Ландратской переписи 1716 г. Понятие 
терская лопь начиная с 3-й ревизии 1744 г. использовалось для обо-
значения собственно терских саамов, а не в прежнем, широком, значе-
нии налогового округа. 

Примерами коллективной субъектности саамов в XVII–XVIII вв. 
являются объединения некоторых погостов в общих экономических и 
квазиполитических действиях. Такими были коллективные действия 
Нотозерского и Сонгельского погостов, Экостровского и Бабенского 
погостов, погостов терских саамов. Нотозерский и Сонгельский пого-
сты в то время содержали земскую избу – официальный центр, в кото-
ром велось делопроизводство: хранились квитанции о выплате нало-
гов, оплате нанятых ямщиков, материалы судебной тяжбы с Печенг-
ским монастырем за рыболовецкие угодья. По этим источникам мы 
знаем о том, что в 1795 г. от погоста потребовали передать все доку-
менты в Колу. Нотозерцы сдали только часть хранившихся у них доку-
ментов. Бумаги, которые они отдали, хранятся в РГАДА (РГАДА 1), а те, 
что оставили, – в Филиале Инари Национального архива Финландии 
(Kansallisarkisto: 17). Понояне сдали все документы, но местонахожде-
ние этих материалов пока не найдено. Существовали ли другие саам-
ские земские избы, нам не известно. Возможно, таких и не было, а эти 
две были созданы как земские избы кончанской и терской лопи, но 
стали обслуживать более локальные объединения. 

Терская лопь. На протяжении рассматриваемого периода тер-
ская лопь фигурирует как единый субъект и с точки зрения внутренней 
самоорганизации, и с точки зрения взаимодействий с внешними 
контрагентами. 

Терские саамы решали вопросы не только на уровне каждого пого-
ста по отдельности, но и на уровне всех пяти погостов. Так, в 1628 г. 
они коллективно выступили за то, чтобы налоги самим возить в 
Москву и чтобы кольские данщики не приезжали к ним. Для финан-
сирования организационных затрат на это мероприятие они сдали 
в аренду одну из рек. При последующей сдаче терскими саамами этой 
реки в аренду одним из адресов траты полученных средств было пога-
шение их личных долгов. Кроме того, по коллективному договору 
арендаторы выступали и как покупатели товаров у этих саамов. Мы ви-
дим, что все терские саамы выступали коллективным субъектом. 

Как уже упоминалось, в отличие от саамов западной части Коль-
ского уезда, терские саамы сдавали реки и брали большие кредиты на 
долгий срок только всеми погостами. Крепостная подчиненность всех 
терских саамов, с. Поной и присоединившегося к ним Семиостров-
ского погоста совпала с уже сложившейся практикой единства терских 



ПРАВОВОЙ СТАТУС ВОСТОЧНЫХ СААМОВ  23 

 

саамов в управлении природными ресурсами. Так, у них был один ста-
роста на все погосты. Их представители вели судебные тяжбы с мона-
стырями в Архангельске, Москве и Санкт-Петербурге. В ревизских 
сказках и церковных документах все погосты терских саамов продол-
жали обозначаться как Терская лопь. А в конце XVIII – середине XIX в. 
их не разделяли на погосты. На протяжении первой половины XIX в. 
весь этот административный субъект так и описывался: Терская лопь, 
Семиостровский погост и с. Поной. Единство в налоговой ответствен-
ности отражалось и на единстве преимущественного брачного ареала. 

Лопари. Определения саамов отображали как официальную кон-
цепцию классификации и номинации населения, так и частные пред-
ставления. Как показывает анализ, в этих концепциях и представле-
ниях общее определение саамов и индивидуальное определение лек-
сически различались. В конце XVII – начале XVIII в. в единственном 
числе применялось определение «лопин». Например, «в веже лопин 
Иван Матфеев сын Лангуев» (РГАДА 3). В рассматриваемый период 
правовой статус саамов полностью сравнялся со статусом крестьян. 

С середины XVIII в. саамов стали обозначать «крестьяне». В этот 
период саамы в целом не выступали как субъект, а являлись катего-
рией населения. В церковных и официальных документах того вре-
мени их обозначали то крестьянами, то лопарями. Такая дихотомия 
между единством правового статуса и культурными различиями отра-
жала диссонанс составителей документов. Священники и чиновники 
пытались найти выход, как вместить социокультурную особенность са-
амов в формально-правовые стандарты. Например, в 1-й ревизии 
(1719 г.) писалось: «Колского уезда Понойского присудствия лопского 
Каменского погоста староста Гаврил Матрехин и лопари Агей Койвин 
с товарыщи» (РГАДА 2. Л. 47), во 2-й ревизии: «Наличные в Колском 
уезде в селе Поное крестьяне, а во шести погостах лопари» (РГАДА 3. 
Л. 133). 

Одновременно с этим священники ежегодно составляли духовные 
росписи (исповедные книги), в которых описывали свою паству. Цер-
ковь в то время выполняла административную функцию учета населе-
ния, и ежегодные росписи были срезом мониторинга. По документам 
видны попытки священников преодолеть дихотомию статусов «лопа-
рей» и «крестьян». Эти попытки были связаны не столько с собствен-
ной рефлексией священников, сколько с трудностями поместить соци-
альную структуру саамов в требуемые административные и канониче-
ские стандарты. В официальных документах того времени понятие 
«лопари» встречается только во множественном числе. Такое впечат-
ление, что оскорбительный оттенок слова «лопарь» понимали и чи-
новники, и священники, поэтому избегали его в личной форме, т.е. в 
единственном числе. В метрических книгах, где записывались личные 
состояния людей, саамы почти всегда назывались крестьянами. При 
этом происхождение могло быть определено как «[такой-то] лопар-
ский погост». Во второй половине XVIII в. появилось определение 



24 Сибирский этнографический сборник. Вып. 11 

«лапландец» и «лапландка», которое к тому же могло писаться в форме 
«Лопландец» – через «о», как отсыл к словам «лопь» и «лопари», с про-
писной буквы и в кавычках, как было принято писать «нации» в евро-
пейских документах. Так, путем заимствованной формы того же тер-
мина, составители документов меняли смысл. На рубеже XVIII–XIX вв. 
появилось выражение «крестьянин-лапландец». Это понятие вмещало 
в себя определение сословного положения (крестьянин) и социокуль-
турную и квазиполитическую специфику индигенности (лапландец)7. В 
6-й ревизии в 1811 г. – «черносошные казенного ведомства поселяне» 
(ГААО 2. Л. 1 и др.). В 7-й ревизии в январе 1816 г. официальный статус 
был сформулирован как «черносошного названия казенные поселяне» 
(ГААО 3. Л. 1 и др.), жители Мотовского, Печенгского, Семиостровского 
погостов и Терской лопи определены как «экономического названия 
казенные поселяне» (Там же. Л. 165 и др.). 

С начала XIX в. в официальных документах для обозначения субъ-
ектов права термин «лопарь» вытеснился термином «крестьянин». 
Однако мы видим двойственность понимания идентичности у авторов 
документов. С точки зрения государственного права и статуса саамы не 
отличались от остальных крестьян. При этом и чиновники, и служи-
тели церкви видели разницу между саамами и русским населением, но 
не могли ее выразить. Компромиссным способом решения этого во-
проса было сохранение условного статуса индигенности («лопарского») 
за поселениями (коллективами) и обозначения личного сословного ста-
туса у людей по схеме: «Ловозерского лопарского погоста крестьяне» 
(как вариант: «Терской лопи крестьяне»). Полагаю, что это означало 
перенос определения «отсталости» (несоответствия административ-
ным стандартам) на коллективы и одновременно признание правовой 
полноценности за индивидами. Использованием европейского тер-
мина составители документов вслед за В.Н. Татищевым еще больше 
дистанцировали себя и свое отношение к описываемой ими реально-
сти от самой этой реальности. Так они снимали с себя ответственность 
за критическую оценку того, что не соответствовало спущенным сверху 
административным, церковным и «цивилизационным» запросам, на 
которые они должны были отвечать. 

Второй этап (1723–1838 гг.). В 1723 г. изменился основной объ-
ект налогообложения. Вместо природных и сельскохозяйственных ре-
сурсов налогом стали облагаться взрослые трудоспособные мужчины 
(«ревизские души»). Если ранее для учета этого объекта налогообло-
жения использовали писцовые книги, теперь ревизские души 

 
7 Ю.Л. Слезкин цитирует В.Н. Татищева в его сравнении саамов в Швеции (Тати-

щев 1979: 140). По мнению исследователя, «идеолог петровской элиты В.Н. Татищев» 
демонстрирует самый отсталый народ просвещенной Европы. «У шведов равно те же 
лапландцы, что у нас, и гораздо дичае, нежели мордва, чуваша, черемиса, вотяки, тун-
гусы и пр., но неусыпным духовным трудом многое число крещено и для них книги 
на их языке напечатаны» (цит. по: Слезкин 2008: 68). К слову, исторические матери-
алы показывают, с одной стороны, правоту В.Н. Татищева в описании государствен-
ной политики, с другой – неправоту в оценке эффективности миссионерской деятель-
ности православной церкви. 



ПРАВОВОЙ СТАТУС ВОСТОЧНЫХ СААМОВ  25 

 

пересчитывались специальными ревизиями. Коллективный налог 
рассчитывался по числу мужчин на момент ревизии. Остальной меха-
низм распределения выплат и повинностей оставался таким же. Поня-
тие «ревизская душа» так же, как и по всей стране, означало и учтен-
ного ревизией мужчину, и размер подушной подати – 1,5 рубля. Дру-
гой инновацией Петра I было введение рекрутской повинности, озна-
чавшей для представителей податного населения 40-летнюю службу в 
армии без перспективы повышения из нижних чинов. В условиях 
нарастающего налогового и административного давления государство 
перекладывало функции мобилизации податного населения на руко-
водство податных коллективов. В отличие от предыдущих официаль-
ных учетных документов, ревизии составлялись от имени локальных 
лидеров – старост, сотских, десятских, мирских посыльщиков, которые 
писали, что отвечают за все данные и оговаривают последствия иска-
жения реального положения. Это, как и раньше, подтверждалось 
начертанием их личных клейм. 

Выше мы указывали на переходы людей из погостов. Фактически 
это – примеры работы механизма принятия решений погоста (оче-
видно, схода): с 1780-х гг. сообщается о «мирских дозволениях» пере-
ходов в другой погост или в Колу, что иногда сопровождалось сменой 
не только места жизни, уплаты налогов и угодий, но и сословия. Пере-
писывание саамов из крестьян в кольские мещане или кольские купцы 
являло собой смену правового статуса. Это производилось в связи с же-
нитьбой на женщине из Колы, но порой влекло за собой переход в дру-
гое сословие и детей от первого брака, и брата с его детьми. 

Мы видим взаимодействие между разными акторами – миром (в 
данном случае – коллективом погоста) и домохозяйством (или отдель-
ной семьей). Это взаимодействие могло быть как конструктивным 
типа «мирского дозволения», так и конфликтным. Значимость реше-
ния мира могла ставиться под сомнение теми, кто переходил из одного 
погоста в другой «без мирского приговора». Подобный шаг фиксиро-
вался в ревизии, и судя по тому, что в следующей ревизии люди указы-
вались уже в другом погосте, их решение одерживало верх. В отличие от 
беглых крепостных, государственных крестьян-саамов, переходивших в 
соседний погост, государству не нужно было разыскивать и возвра-
щать обратно. Скорее всего, административная значимость государ-
ственной ревизии, инструмента фиксации людей, использовалась 
«беглецами» для победы над мнением погоста. В этом, казалось бы, 
совсем не значимом сюжете можно увидеть конфликт с участием раз-
ных акторов – погоста, домохозяйства и уездного начальства, опираю-
щегося на высочайшие указы. 

Важную роль теперь стала играть рекрутская повинность. Она 
означала фактически пожизненное изъятие из семьи молодого чело-
века в армию. Выбор, кто должен идти в рекруты, совершался на сходе 
между представителями разных семей. Таким образом, сама площадка 



26 Сибирский этнографический сборник. Вып. 11 

схода погоста нагружалась бо́льшей компетенцией, т.е. увеличива-
лась значимость погоста как актора. 

Описанная выше герметичность погоста определяла перераспре-
деление угодий между домохозяйствами внутри него. Такие перерас-
пределения были вызваны локальными демографическими переко-
сами – сокращением одних семей и увеличением других. Внутри пого-
ста выравнивание диспропорции решалось перераспределением 
участков между домохозяйствами. К концу XVIII в. происходило вы-
мирание Нявдемского погоста, что привело к переселению туда семьи 
из Кильдинского погоста «по мирскому изволению» обоих погостов. 
Но и это не спасло погост: численность его членов продолжала сокра-
щаться. В 1820-х гг. произошло массовое переселение саамов разных 
погостов в Кильдинский погост (ГААО 4: Л. 254об.–257). 

Коллективные расчеты обложения домохозяйств проводились, как 
и раньше, через долю в общем налоге. Если раньше сумма налога фор-
мировалась гибким «числом луков», отражавшим колеблющуюся цен-
ность угодий, теперь – более жесткой финансовой единицей «ревизская 
душа». Мы не знаем, отразилось ли такое изменение как-то на статусе 
акторов. В целом же система правовых субъектов не поменялась. 

Ключевым поворотом в статусе акторов стало решение о замене во-
енной службы выплатой за каждого рекрута. В 1818 г. Комитет мини-
стров постановил «лопарей Кольской округи освободить навсегда от 
поставки рекрут натурою, а вместо того взыскивать с них деньгами по 
500 руб. за каждого рекрута» (ПСЗРИ 2: 313). Этому предшествовало 
обращение к самому Александру I, поддержавшему просьбу. Аргумен-
том служила ссылка на уже принятые в 1809 и 1810 гг. аналогичные 
положения для мужчин всего Якутского уезда и г. Якутска, всего Охот-
ского края и Камчатки. Кроме того, аргументами были: демографиче-
ские, показывающие малочисленность лопарей (по последней реви-
зии 1816 г., насчитывалось всего 619 мужских душ), экономические 
(«обитают в холодной и бесплодной стороне»), а также профессио-
нальные («к военной службе совсем неспособны» из-за «малого роста» 
и «слабости сложения»). Льготной была и сумма. Возможность откупа 
за рекрута существовала и для остального населения страны, однако 
его стоимость составляла 1000 руб. В документе упоминается, что 
оплачиваться сумма будет «складочными деньгами». Таким образом, 
теперь вместо выбора рекрутов сход погоста раскладывал откуп по до-
мохозяйствам. 

Мы видим, что льгота очерчивает саамов как единую категорию, 
которая отделяется от остального населения Кольского округа. Судя по 
приводимым демографическим показателям, в них были суммиро-
ваны мужчины всех саамских погостов, а также с. Поной, к населению 
которого в тот момент относились только поморские семьи. Это зна-
чит, что этничность очерчивалась административными рамками и на 
саамов, перешедших в другие податные коллективы, эта льгота уже не 
распространялась. 



ПРАВОВОЙ СТАТУС ВОСТОЧНЫХ СААМОВ  27 

 

В 1846 г. выяснилось, что жители Пяозерского погоста и Пяозер-
ского присудствия В., корелы, которые причислили себя к саамам, 
также выплачивали за своих рекрутов по 500 рублей ассигнациями 
(150 серебром), а не по 300 рублей, как все окружающее население. 
Гражданский губернатор Архангельска поддержал их в том, чтобы они 
продолжали так же платить, и постановил не взыскивать с них задол-
женность за четверть века. Это было аргументировано теми же дово-
дами о скудной земле и неспособности к службе из-за анатомических 
особенностей. Аргументом была схожесть с саамами. В частности, то, 
что они хотя и не кочевники и дома имеют, но из-за постоянных разъ-
ездов больше похожи на кочевников, а из-за плохого экономического 
положения не могут не только оплатить задолженность, но и дальше 
платить за рекрутов полную сумму (ПСЗРИ 3: 523–524). 

Мы знаем, что Пяозерский погост в XVII–XVIII вв. был «лопским», 
генеалогически ряд фамилий оставались саамскими. Приток нового 
населения туда прослеживается в конце XVIII в. Число саамов, приво-
дившееся администраторами в 1818 г., явно не включало этот погост. 
Однако его жители решили отнести себя к лопарям, а чиновники не 
стали это оспаривать. В течение последующей четверти века произо-
шел наплыв карельского населения, которое стало также пользоваться 
этой льготой. Еще в конце XIX в. жителей с. Пяозеро занимались оле-
неводством, а соседи называли их лопарями8. 

Итоги периода. Главным результатом периода является возник-
новение феномена погоста. В значительной степени он сформиро-
вался под влиянием фискальной политики российского государства. 
Система тягла толкала развитие социальных структур в определенном 
направлении. Налог на природные (сельскохозяйственные) угодья 
рассчитывался как в денежной форме оплаты, так и в натуральной – 
шкурками пушных зверей. Размер платежа, рассчитанный по доход-
ности угодий, стимулировал включение в рыночные отношения для 
выплаты налогов. Коллективный актор стал основным контрагентом 
государства, на которого оно перекладывало часть функций по локаль-
ной мобилизации. Компетенции и активности по этой мобилизации и 
становились основой самоуправления. 

Аналогичный институт сложился в то время по всей Европейской 
России. Во всех фискальных и административных реформах, затраги-
вавших социальную сферу, государство опиралось на крестьянский 
мир, укрепляло его. Казалось бы, усиление компетенции этого актора, 
повышение его социальной и политической роли увеличивали значи-
мость самоуправления. Однако это не совсем так. 

Развитие самоуправления, т.е. укрепление субъектности, у саамов 
в рассматриваемый период больше всего мы видим у Нотозерского и 

 
8 Эта ситуация иллюстрирует аргумент тех, кто считает, что Лопские погосты на 

территории современной Карелии, упоминавшиеся в XV–XVII вв., не обязательно 
населялись саамами. Как и любые другие, социокультурные процессы должны про-
слеживаться максимально скрупулезно – на уровне семейных историй. 



28 Сибирский этнографический сборник. Вып. 11 

Сонгельского погостов, а также у терских саамов. «Границы» идентич-
ности терских саамов равны «границам» языковой общности, а также 
в основном совпадают с административным понятием «Терская лопь», 
использовавшимся с 3-й ревизии (1744 г.). Общая историческая судьба 
(административное единство) крепостных Крестного и Новоиеруса-
лимского монастырей, даже после прекращения крепостного состоя-
ния, совпадает с их общим владением угодьями, а также с преимуще-
ственным брачным ареалом. Это понижает значимость погостов, кото-
рые также перегруппируются. 

Анализ документов показывает парадоксальную ситуацию неста-
бильности домохозяйств. Кроме того, видно разделение понятий и яв-
лений. В писцовых книгах фиксировалось домохозяйство («вежа», за-
мещающее русскую единицу «двор») как административный субъект. 
Внутренний состав этих единиц включал несколько семей. Обе еди-
ницы по документам конца XVII – начала XVIII в. не выглядят ста-
бильными и тяготеют к пересборке состава. В ревизских сказках и ду-
ховных росписях XVIII – начала XIX в. видно, как составители этих до-
кументов описывали семьи, но испытывали затруднения с фиксацией 
домохозяйств. 

Общий правовой статус саамов в рассматриваемый период урав-
нялся с правовым статусом крестьян. Саамы не выступали отдельным 
субъектом. Это была категория населения – разновидность сословия 
крестьян. Чиновники и священники испытывали затруднение с тем, 
чтобы поместить их в общую классификацию, и пытались найти опре-
деление критерия этого исключения. 

Заключение 
Исследование динамики статуса разных акторов дает возможность 

приблизиться к объемной реконструкции саамской среды. Критиче-
ский подход позволяет пересматривать реальную роль и компетенции 
акторов. В частности, видно, что такие явления, как погост и волость, 
имели исторические рамки. Они возникли и развивались под влия-
нием российской политики. Такие коллективные акторы одновре-
менно были административными единицами, владельцами природ-
ных ресурсов и институтами управления этими ресурсами, а также 
объектами и субъектами фискальной политики. В этом смысле они 
мало отличались от аналогичных административных единиц Русского 
Севера. 

Спецификой саамской культуры управления явилось то, что пого-
сты («сиййт») были основными коллективными акторами. К середине 
XVII в. права на природные ресурсы перераспределились в их пользу. 
Эти права погостов позже не только сохранились, но и усилились, о 
чем свидетельствует сохранение такой их компетенции, как перерас-
пределение угодий между семьями, а также сохранение общих коллек-
тивных угодий, сдававшихся погостом в аренду. 

Мы не знаем, что представляли собой локальные группы восточ-
ных саамов до рассматриваемого времени. Российское государство 



ПРАВОВОЙ СТАТУС ВОСТОЧНЫХ СААМОВ  29 

 

использовало мир («общину») как основного контрагента своей поли-
тики на протяжении второй половины XVI – начала XIX в. Отсутствие 
таких коллективов у западных саамов дает основание полагать, что 
именно политика российского государства оказала решающее воздей-
ствие на формирование таких коллективов у восточных саамов. В рам-
ках Терской лопи на протяжении рассматриваемого времени погосты 
возникали и распадались, а власти в течение некоторых периодов во-
обще отказывались от фиксации погостов внутри этой группы. Это 
было связано с тем, что контрагентом государства была вся Терская 
лопь, а не погосты. 

Место проживания, членство в приходе и членство в погосте раз-
личались по статусу, коррелировали между собой, но не обязательно 
должны были совпадать. Стабильность выплаты налогов и выполне-
ния повинностей были гарантированы податным миром. Государ-
ственная политика стимулировала административную гомогениза-
цию, в том числе путем затруднения перехода из одной структурной 
единицы в другую. Это совпадало с интересами податного коллектива, 
который в условиях коллективной налоговой ответственности перед 
государством стремился сохранить у себя рабочие руки. 

Среди всех коллективных акторов устойчивую самостоятельную 
субъектность показывают терские саамы, фигурирующие в статье как 
терская лопь. Мы предполагаем, что они являются тем же актором, ко-
торый описывался как Terfinns в IX в. и волость Терь в XIII в. Заслужи-
вает внимания не только их специфическая позиция, поддержание 
общности владения угодьями и управления, пользование самостоя-
тельным тер-саамским (йоканьгским) языком/диалектом, сохранение 
почти экзогамного брачного ареала. Интересно само по себе существо-
вание отдельного не имеющего аналогов коллективного актора среди 
остальных восточных саамов. Основные экономические и квазиполи-
тические вопросы (сдача угодий в аренду и выплата налогов напрямую 
в Москве, получение большого кредита) решались всеми терскими са-
амами коллективно, угодья не приватизировались. Общее самоопре-
деление «тарьялай» было отмечено исследователями в 1930-х гг. и ис-
пользовалось, по словам информантов до 1970-х гг. Эта общность была 
преимущественным брачным ареалом для ее членов. На ее основе со-
здавались административные единицы: налоговый округ Терская 
лопь, крепостное поместье Крестного и Воскресенского монастырей, 
Понойское сельское общество, а затем – Понойская волость. Границы 
этой административной единицы совпадали с границами прихода По-
нойской церкви. В 1926 г. Понойская волость стала Понойским р-ном, 
а в 1936 г. – Саамским р-ном, который в 1962 г. был объединен с Лово-
зерским р-ном. 

Основу жизнеобеспечения саамов составляло не только собствен-
ное природопользование, но и сдача в аренду части угодий. Саамы 
участвовали в рыночных отношениях с самого начала рассматривае-
мого периода. 



30 Сибирский этнографический сборник. Вып. 11 

Общая стратегия российского государства была в уравнении пра-
вового статуса саамов сначала со статусом других крестьян, затем – со 
статусом остальных групп населения. Это означало полное равенство 
прав и обязанностей у саамов и других слоев населения. 

В сюжете придания льгот населению отдельных административ-
ных единиц проявляются зачатки национальной политики, в соответ-
ствии с которыми администраторы предпочитали оставлять поддан-
ных на месте, считая, что сохранение налогоплательщиков в сочета-
нии с выплатой за рекрута эффективней призыва северных аборигенов 
на воинскую службу. Мы имеем дело с льготой, которая распространя-
лась на представителей отдельных народов. Выплата налогов и испол-
нение повинностей (включая рекрутскую службу) осуществлялись 
коллективными акторами. В этой системе бенефициарами льгот ло-
гично выступали те же коллективы, у которых уже было определение 
«лопарские». Это определение стало статусом, который приравнивали 
к статусу сибирских народов. Интересно видеть, как этот же статус был 
придан соседнему населению, что было обосновано и поддержано гу-
бернским начальством. 

Мы видим разнообразие социальной структуры восточных саамов, 
в рамках которой были и блоки между парами погостов, и общности, 
определявшиеся диалектами или брачными ареалами. Среди прочих 
особенно выделяется общность терских саамов, которые устойчиво 
фиксировались как актор. На его траекторию – сохранение и обособ-
ленность – во многом влияло внешнее управление. 

Критический анализ источников позволил увидеть доминирую-
щую роль российской правовой системы в формировании социальной 
структуры саамов. Дальнейшим шагом будет исследование продолже-
ния траекторий акторов, а также пересборки социальных структур в 
последующие периоды, которое поможет разобраться в складывании 
современной ситуации. 

СПИСОК ИСТОЧНИКОВ И ЛИТЕРАТУРЫ 

ГААО 1 – Государственный архив Архангельской области. Ф. 51. Оп. 11. 
Т. 2. Д. 2674. Л. 137. 5-я Ревизия Кольского уезда. 1795 г. 

ГААО 2 – Государственный архив Архангельской области. Ф. 51. Оп. 11. 
Т. 2. Д. 3261. 6-я Ревизия Кольского уезда 1811 г. 

ГААО 3 – Государственный архив Архангельской области. Ф. 51. Оп. 11. 
Т. 4. Д. 8437. 7-я Ревизия Кольского уезда 1816 г. 

ГААО 4 – Государственный архив Архангельской области. Ф. 51. Оп. 11. 
Т. 4. Д. 12870. 8-я Ревизия Кольского уезда 1833–1834 гг. 

РГАДА 1 – Российский государственный архив древних актов. Ф. 667. 
Оп. 1. Земская изба Нотозерского и Сонъельского погостов. 

РГАДА 2 – Российский государственный архив древних актов. Ф. 350. 
Оп. 2. Д. 1476. 1-я Ревизия Кольского уезда. 1719 г. 

РГАДА 3 – Российский государственный архив древних актов. Ф. 350. 
Оп. 2. Д. 1478. 2-я Ревизия Кольского уезда. 1748 г. 



ПРАВОВОЙ СТАТУС ВОСТОЧНЫХ СААМОВ  31 

 

ПСЗРИ 1 – Полное собрание законов Российской империи. Часть пер-
вая Т. 12. 1745. № 9245. СПб., 1830. 

ПСЗРИ 2 – Полное собрание законов Российской империи. Часть пер-
вая. Т. 35. 1818. № 27381. СПб., 1830. 

ПСЗРИ 3 – Полное собрание законов Российской империи. Часть вто-
рая. Т. 18. 1846. № 20043. СПб., 1846. 

Kansallisarkisto [Национальный архив Финляндии]. Rulla RP-44 [Мик-
рофильм PR-44]. № 17. 30.07.1775. Расписка Архангелогородского гарни-
зона второго батальона каптенармуса Петра Гарьюсова и солдата Ивана 
Попова в получении двух документов из земского архива Нотозерского и 
Сонгельского погостов. 

Бурдье П. Социальное пространство: поля и практики. СПб.: Алетейя; 
М.: Институт экспериментальной социологии, 2005a. 

Бурдье П. Социология социального пространства. СПб.: Алетейя; М.: 
Институт экспериментальной социологии: Алетейя, 2005б. 

Возгрин В.Е., Шаскольский И.П., Шрадер Т.А. Грамоты великого 
князя Василия III сборщикам дани в Лопской земле // Вспомогательные 
исторические дисциплины. Т. XXVI. СПб., 1998. С. 125–135. 

Деланда М. Новая философия общества. Теория ассамбляжей и соци-
альная сложность. Пермь: Гиле Пресс, 2018. 

Димитриев В.Д. О ясачном обложении в Среднем Поволжье // Во-
просы истории. 1956. № 12. С. 107–115. 

Ефименко А.Я. Народные юридические обычаи лопарей, корелов и 
самоедов Архангельской губернии. СПб.: Тип. В. Кришбаума, 1877. (За-
писки Императорского Русского географического общество по отд. Этно-
графии. Т. VIII. Отдел второй). 

Кобищанов Ю.М. Полюдье. Явление отечественной и всемирной ис-
тории цивилизаций. М.: РОССПЭН, 1995. 

Копанев А.И. Крестьяне Русского Севера в XVII веке. Л.: Наука, 1984. 
Кучинский М.Г. Саами Кольского уезда в XVI–XVIII вв.: Модель соци-

альной структуры. Kautokeino: Sami University College, 2008. (Dieđut. 
2008. No. 2). 

Кучинский М.Г. Участие кольских саамов в рынках в XVI–XVIII гг. // 
Прибыль не ради прибыли? М.; СПб.: Нестор-История, 2021. С. 296–317. 

Латур Б. Пересборка социального: введение в акторно-сетевую тео-
рию. М.: Изд. дом Высшей школы экономики, 2014. 

Лукьянченко Т.В. Расселение Кольских саамов в XVI–XVII вв. // К ис-
тории малых народностей Европейского Севера СССР [Материалы совещ., 
13–15 июля 1977 г., г. Апатиты] / отв. ред. Г.М. Керт. Петрозаводск: Ка-
рельский филиал АН СССР, 1979. С. 14–23. 

Слезкин Ю. Арктические зеркала: Россия и малые народы Севера. М.: 
Новое литературное обозрение, 2008. 

Татищев В.Н. Разговор двух приятелей о пользе науки и училищах // 
Татищев В.Н. Избранные произведения / под общ. ред. С.Н. Валка. Л.: 
Наука, Ленинградское отделение, 1979. С. 51–131. 

 Темушев С.Н. Налоги и дань в Древней Руси. Минск: БГУ, 2015. 
Харузин Н.Н. Русские лопари: (Очерки прошлого и современного 

быта). М.: Т-во скоропеч. А.А. Левенсон, 1890. (Известия Общества 



32 Сибирский этнографический сборник. Вып. 11 

любителей естествознания, антропологии и этнографии, состоящего при 
Московском университете. Труды Этнографического отдела). 

Blumrose A.W. Legal Process and Labor Law // Evan W.M. (ed.). Law and 
Sociology. New York: The Free Press of Glencoe, 1962. P. 185–225. 

Nickul K. The Skolt Lapp Community Suenjelsijd During the Year 1938. 
Stockholm: Hugo Gebers Förlag, 1948. 

Tanner V. Antropogeografiska studier inom Petsamo-området. I. Skolt-
lapparna. Helsingfors, 1929. (Fennia. Vol. 49. No. 4). 

 

СПИСОК СОКРАЩЕНИЙ 

Архив СПбИИ – Архив Санкт-Петербургского института истории РАН 
ГААО – Государственный архив Архангельской области 
ГАМО – Государственный архив Мурманской области 
ПСЗРИ – Полное собрание законов Российской империи 
РГАДА – Российский государственный архив древних актов 
РГО – Русское географическое общество 
 



 

 

Батьянова Елена Петровна 

ТРАНСФОРМАЦИИ 
ФОРМ САМОИДЕНТИФИКАЦИИ ТЕЛЕУТОВ 
В СОСТАВЕ РОССИЙСКОГО ГОСУДАРСТВА 

В XVII–XX ВВ.1 
 

Исследование характера этничности на различных этапах истории 
народов – одна из насущных задач этнологии. В статье анализируются 
изменения, которые происходили в идентификации телеутов (в насто-
ящее время один из коренных малочисленных народов Сибири) от 
первых этапов их вхождения в состав российского государства (XVII в.) 
до начала постсоветских преобразований. 

Телеуты – народ, близкий по происхождению и культуре алтай-
цам, насчитывающий, согласно переписи 2021 г., 2241 человек. Боль-
шинство телеутов проживает в Кемеровской обл.: в Беловском, Гурьев-
ском р-нах и в г. Новокузнецке. Небольшие их группы живут также в 
Алтайском крае и Республике Алтай. 

Впервые в российских государственных документах телеуты упо-
минаются в начале XVII в. В этот период они представляли собой круп-
ное улусное объединение кочевников Верхнего Приобья, игравшее на 
политической арене южносибирского региона весьма существенную 
роль (РГИА). На протяжении всего XVII – первой половины XVIII в. 
отдельные группировки телеутов выезжали из мест своих исконных 
кочевий «в российские пределы» «на государево имя» и расселялись в 
«порубежных» землях близ Томска и Кузнецка. «Выезжие телеуты» 
получали сословный статус служилых или ясачных «инородцев» и по-
степенно переходили к оседлости. 

В 1750-е гг. в силу ряда разрушительных внутренних и внешних 
причин, решающей из которых стала война Джунгарии и Китая, улу-
сное объединение кочевых телеутов, входивших в то время в состав 
Джунгарии, окончательно распалось. Большие группы телеутов, при-
кочевав к российским границам, приняли подданство России и оказа-
лись рассеянными на обширной территории от Волги до Байкала. В 
одних случаях они полностью растворились в иноэтнической среде, в 

 
1 Статья представляет собой существенно переработанный и дополненный вари-

ант очерка: Батьянова Е.П. Метаморфозы этнической самоидентификации (на при-
мере телеутов) // Этническая культура: проблема самосохранения в современном 
контексте (Культурологические очерки). М.; Нальчик, 1997. С. 148–161. 



34 Сибирский этнографический сборник. Вып. 11 

других – послужили важным компонентом в формировании новых эт-
нолокальных образований. Телеуты, обосновавшиеся в тот период и 
ранее в Томском и Кузнецком уездах, со временем административно 
образовали несколько «инородческих» волостей. 

Территориально телеуты не представляли единства и различались 
по отдельным этнографическим группам, среди которых наиболее 
значительными по численности были бачатская, томская, чумышская 
и алтайская2. Бачатскую группу преимущественно составляли четыре 
волости Кузнецкого уезда (округа): Телеутские «первой половины», 
«второй половины» и «третьей части» и Ашкыштымская «первой по-
ловины». Селения бачатских телеутов располагались в Кузнецкой кот-
ловине, по рекам Ур, Большой Бачат и Малый Бачат (отсюда название 
«бачатские телеуты»). По данным переписи 1897 г., население бачат-
ских волостей, включая обрусевших, насчитывало 4426 человек 
(Патканов 1912: 65). 

Томские телеуты (калмаки) составляли одну Телеутскую волость 
Томского уезда (округа), селения которой располагались к югу от Том-
ска, по р. Искитиму – левому притоку Томи, и насчитывали в 1897 г. 
713 человек (Патканов 1912: 65). 

И бачатские, и томские телеуты в XVIII–XIX вв. с успехом осваи-
вали навыки и приемы оседлого земледельческого хозяйствования. 

Алтайскую группу представляли телеуты, часть которых пересели-
лась в Горный Алтай из Кузнецкого уезда в начале XIX в. Их селения 
располагались по берегам рек Сема (приток Катуни) и Черга. По дан-
ным переписи 1897 г., алтайские телеуты входили в состав Быстрян-
ской и Сарасинской инородных управ Бийского округа. В ведении 
обеих управ в тот период находилось более 4060 человек, но телеуты со-
ставляли среди них лишь небольшую часть (Патканов 1912: 65). Многие 
из телеутов Горного Алтая занимались отгонным скотоводством. 

Чумышская группа телеутов объединяла волости «томско-кузнец-
ких татар», расселенных в Бийско-Чумышской лесостепи, по рекам 
Томь и Чумыш. В эту группу входило преимущественно население 
Ашкыштымской второй половины волости, а также Баянских и То-
гульских волостей. 

Развитие хозяйства и культуры каждой из телеутских групп в 
XVIII–XIX вв. имело свою специфику, что определялось разницей гео-
графических условий их жизнедеятельности, этнического окружения 
и пр. Наблюдались различия и в этнической самоидентификации 
представителей этих групп. Томские телеуты использовали для само-
названия этноним «калмак». Историк Сибири, руководитель Акаде-
мического отряда Великой Северной экспедиции (1733–1743) 
Г.Ф. Миллер (1705–1783) объяснял бытование этого этнонима таким 
образом: «Татары <...> себя выезжими белыми калмыками называют, 
потому что их деды и прадеды из калмыцкой земли на имя Государево 

 
2 См.: Батьянова 1979б, 2007. 



ТРАНСФОРМАЦИИ ФОРМ САМОИДЕНТИФИКАЦИИ ТЕЛЕУТОВ  35 

 

в Россию выехали» (РГАДА. Л. 1). Название «калмаки» закрепилось за 
томскими телеутами и в этнографической литературе. 

У бачатских телеутов историк, лингвист и этнограф В.В. Радлов 
(1837–1918) зафиксировал самоназвание «теленгет» (Radloff 1883: 
215). Этнограф и композитор А.В. Анохин (1869–1931) обратил внима-
ние на распространенное среди бачатских телеутов самоназвание 
«паят» (Архив МАЭ 1). 

Чумышские телеуты, будучи смешанной группой, не имели общего 
самоназвания и определяли себя преимущественно по местам расселе-
ния, по названию родов (сеоков) или волостей: «ютты», «тёртас», 
«ашкыштым», «тонгул» и пр. 

Самоназвания (как на официальном, так и на бытовом уровне) у 
телеутов всех четырех групп на протяжении нескольких столетий их 
нахождения в составе России менялись. Переход телеутов в XVII–
XVIII вв. к новым условиям их политического и социального бытия 
предопределил ломку привычного образа жизни, традиционных этни-
ческих ценностей, трансформацию культуры. Одной из форм психоло-
гической адаптации телеутов к изменившимся условиям жизни было 
формирование у них нового пласта самосознания, адекватного их ста-
тусу в составе России. 

Формы самоназваний у телеутов, принадлежащих к разным груп-
пам, имели как общие, так и специфические черты. У всех групп для 
самоидентификации была свойственна иерархичность, и одной из 
высших ступеней этой иерархии был уровень государственно-полити-
ческий. Он предопределялся нормами отношений телеутов с государ-
ственной властью, осознанием ими своей сословной инородческой 
принадлежности, определявшей их место в системе российского госу-
дарства. Согласно этим нормам, телеуты называли себя «инородцами», 
«верными подданными», «верноподданцами России». Характерно, что 
эти понятия бытовали в языке телеутов еще в 1970–1980-е гг.: «Верные 
подданцы, белые калмыки княжеской природы нас звали, потом ино-
родцами стали звать, теперь телеутами зовут» (ПМА 1977). 

Принадлежность телеутов к сословию инородцев гарантировала 
им определенный набор прав и привилегий, способствовавших их 
адаптации и облегчавших трудности перехода к новому образу жизни. 
Поэтому на уровне официального представительства сословное само-
сознание выступало на первый план и как бы поглощало другие его 
формы, в том числе и собственно этнического самосознания. Это под-
тверждают многие документы Сибирской губернской канцелярии (жа-
лобы, прошения и пр.), в которых выразителями сословного самосо-
знания выступают представители телеутских волостей и сельских об-
щин. Конечно, форму официальных документов во многом диктовали 
бюрократические правила и предписания, но они строго не опреде-
ляли терминологию, используемую телеутами в этих документах для 
самоопределения. Набор самоназваний, фигурирующих в документа-
ции XIX – начала XX в., достаточно разнообразен и включает как соб-
ственно сословные определители («инородцы», «ясачные инородцы», 



36 Сибирский этнографический сборник. Вып. 11 

«кочевые инородцы» и пр.), так и экзоэтнонимы, выступающие в роли 
таких сословных детерминантов: «телеуты», «белые калмыки», «теле-
утские татары», «инородческие татары» и пр. То, что этнические 
имена на официальном уровне нередко отождествлялись и сливались 
с сословными, подтверждается и тем обстоятельством, что совершенно 
обрусевшие группы, так называемые ясачные русские, продолжавшие 
официально числиться инородцами, в письмах и прошениях часто 
называли себя «телеуты», «телеутские татары» и пр. Характерно, что 
эндоэтнонимы, используемые обычно на родном языке («теленгет», 
«паят» и др.), а также родовые имена в официальной документации 
обычно не употреблялись. 

Существование разных категорий инородческого сословия: «коче-
вые», «оседлые» и «бродячие» – накладывало отпечаток и на сослов-
ное, и на этническое самоопределение. Большие привилегии «кочевых 
инородцев» определяли стремление отдельных волостных и сельских 
телеутских общин доказать свое право быть причисленными именно 
к этому разряду, даже за счет этнического противопоставления себя 
оседлым телеутам, т.е. за счет отнесения себя к другому народу. Так, 
телеуты, проживавшие в Горном Алтае (селение Улус-Черга), стремясь 
доказать свое единство с кочевым населением алтайских дючин для 
получения определенных хозяйственных привилегий, называли себя 
в документах алтайскими горными калмыками, отрицая свою принад-
лежность к телеутам: «Нижеподписавшихся жителей улуса Чергин-
ского <...> алтайских калмыков <...> заявление <...> По происхожде-
нию своему, по роду нашей жизни, религии и своему занятию мы есть 
кочевые инородцы, ничего общего не имеющие с инородцами осед-
лыми» (ГААК 1. Л. 51). 

Сословные права и привилегии телеуты воспринимали как возна-
граждение за «верное подданство», полученное на основе равноправ-
ного договора, как своеобразную плату за ясак. Принадлежность к 
инородческому сословию связывалась с социальным и этническим са-
моутверждением. В земельных спорах с крестьянами-переселенцами 
в начале XX в. телеуты всегда подчеркивали свое особое право на 
землю, свой более высокий, чем у крестьян (как считали телеуты), со-
циальный статус: «Мы есть издревле оседлые инородцы и по преда-
нию наших предков – крестьяне же есть пришельцы, которые посели-
лись в смежности и записывались в подзаводское ведомство» (ГАТО 1. 
Л. 19). «Мы и наши доверители происходим от так называемых белых 
калмыков и всегда были верными подданными Великого Российского 
государства. Управлялись по особому положению и составляли особое 
инородческое сословие...» (ГАТО 2. Л. 395). 

Документальные источники свидетельствуют о том, что на уровне 
официального представительства сословное самосознание телеутов 
выдвигалось на первый план, часто переплетаясь с этническим, а ино-
гда и вступая с ним в противоречие. Экзоэтнонимы выступали в роли 
своеобразных сословных знаков, зачастую утрачивая свое этническое 
значение. Переплетение сословного и этнического уже было 



ТРАНСФОРМАЦИИ ФОРМ САМОИДЕНТИФИКАЦИИ ТЕЛЕУТОВ  37 

 

заключено в бинарной оппозиции «мы и они» (инородцы – русские), 
включавшей, с одной стороны, сословный, а с другой – этнический 
термин. 

Таким образом, пребывание телеутов в составе России уже на пер-
вых его этапах привело к формированию у них нового пласта самосо-
знания, отражавшего их новый сословно-инородческий статус. 

Что касается собственно этнического самосознания, то в XIX в., как 
отмечали исследователи, телеуты были одним из немногих народов 
алтайского региона, обнаруживавших таковое. «Это одно из племен 
Алтая, – писал миссионер и этнограф В.И. Вербицкий (1827–1890), – 
которое сохранило предания о своем происхождении и подданстве 
России. Само собой разумеется, что в этих преданиях более вымысла и 
творческой фантазии, нежели исторической истины, но все же это 
лучше, чем совершенный бельмес других племен» (Православное обо-
зрение 1866: 79–80). В.В. Радлов также отмечал, что другие народы 
Алтая, «кроме телеутов, не имеют своего собственного названия» и со-
вершенно утратили национальное самосознание, и что «только у теле-
утов и алтайских горных калмыков можно найти следы такого нацио-
нального сознания» (Радлов 1989: 122). 

Конечно, эти характеристики не в равной мере относились ко всем 
телеутским группам: ученые прежде всего имели в виду бачатских те-
леутов, у которых базой для сохранения и развития этнического само-
сознания являлась наиболее многочисленная межпоселенная этниче-
ская община – Паят (Пайат, Байат). Пайат служит одновременно и об-
щим названием всех бачатских селений, которые также именуют Бая-
тией, и названием их жителей. Пайaт считался и до сих пор считается 
символом телеутской родины, их родной земли. Телеуты сложили 
песни, прославляющие Пайат. Ассоциация телеутского народа носит 
название «Эне-Байат». 

Таким образом, после вхождения телеутов в состав России у них до-
статочно быстро появились новые символы «родной земли», способ-
ствовавшие психологической адаптации к изменившимся условиям 
жизни. 

Только те группы телеутов, которые нашли пути адаптации, 
направленные на поддержание этнокультурной самобытности, сумели 
в той или иной степени сберечь ее, для остальных же главным спосо-
бом адаптации стала ассимиляция. Так, менее устойчивые, чем в этни-
ческой общине Пайат, территориально-соседские связи чумышских 
телеутов стали причиной неопределенности, расплывчатости их само-
идентификации при превалировании ее локальных, поселенных, гене-
алогических форм. Степень выраженности этнического самосознания 
у этих групп определялась степенью их близости к бачатским телеутам. 
Наиболее тяготели в плане самосознания к бачатским телеутам чу-
мышские ашкыштымы. Но надо отметить, что в той или иной степени 
к бачатским телеутам тяготело большинство тюркского «инородче-
ского» населения Томской губернии, часть которого сохраняло телеут-
ское самосознание хотя бы на уровне представлений о происхождении. 



38 Сибирский этнографический сборник. Вып. 11 

Так, судя по анкетам 1889 г. Томского статистического комитета, ино-
родцы девяти управ губернии, представлявшие в своем большинстве 
шорцев, отметили при опросе, что не знают, «какого они рода, а про-
исходят из калмыков (телеутов. – Е.Б.)» (ГАТО 3). 

Чумышские ашкыштымы также указали на свое «калмыцкое», т.е. 
телеутское, происхождение (ГАТО 3). Примечательно и то, что в доку-
ментах по землеустройству конца XIX – начала XX в., в разделе «К ка-
кой национальности принадлежат», обычно указывалось, что все куз-
нецкие инородцы, как оседлые, так и кочевые, «принадлежат к пле-
мени телеутов (теленгутов)» (ГАТО 2. Л. 395). 

Стремление населения большинства инородческих групп томско-
кузнецкого региона связать свое этническое происхождение с теле-
утами объясняется не только былой славой этого «знатнейшего народа 
Сибири» и не только его исключительной ролью в этногенетическом 
формировании многих народов, но и чувством этнического самосохра-
нения, стремлением создать определенный психологический барьер 
ассимиляции, причислив себя к доминировавшему в регионе в исто-
рическом прошлом, родственному по языку и культуре этносу. 

Характерно, что сословная инородческая принадлежность обру-
севших телеутов определяла некоторую раздвоенность их этнической 
идентификации. Так, согласно данным Томского губернского стати-
стического комитета за 1889 г., из 517 семей, находившихся в ведении 
Быстрянской инородной управы, 19 глав семей, считавших себя рус-
скими, указали на свое телеутское происхождение и двое – на свою ге-
нетическую связь с белыми калмыками (ГАТО 4. Л. 977–987). Почти все 
обрусевшие жители селения Усть-Кокса Уймонской инородной управы 
в Горном Алтае указали, что они «из роду белых калмыков» (Там же). 

Очевидно, что особое положение телеутов как народа, доминиро-
вавшего на политической арене региона в течение продолжительного 
времени, после вхождения в состав России предоставило им привиле-
гированные возможности этнического самосохранения. Этому способ-
ствовал особый психологический фон, поддерживаемый иноэтниче-
ской средой и обеспечивающий постоянное воспроизводство истори-
ческой памяти телеутов. 

Представления об общности происхождения и исторических судеб 
у телеутов, так же как и у отдельных групп шорцев и алтайцев, поддер-
живались многовариантными преданиями о мифологическом предке-
прародителе богатыре Шуню. Согласно легендам, Шуню передал свой 
народ в ведение русского царя, но обещал вернуться за ним. В периоды 
социальных кризисов, радикальных реформ, вносящих дестабилиза-
цию в привычный ход жизни, у телеутов как бы срабатывает механизм 
психологической самозащиты, и они мысленно обращаются к Шуню 
как к символу этнического единства и заступнику. Так, в начале XX в., 
с распространением бурханизма на Алтае и в прилегающих инородче-
ских районах, некоторые бачатские селения буквально жили ожида-
нием возвращения Шуню. Этнограф А.В. Анохин, принятый жителями 
одного из телеутских улусов за Шуню, был удостоен торжественного 



ТРАНСФОРМАЦИИ ФОРМ САМОИДЕНТИФИКАЦИИ ТЕЛЕУТОВ  39 

 

приема: всем селением телеуты вышли ему навстречу, и старейшина 
приветствовал его словами: «Ты – наш золотой Шуню, мы тебя узнали. 
Ты пришел за нами» (Архив МАЭ 2. Л. 23). Во время моей экспедици-
онной поездки к телеутам в 1976 г. житель с. Челухоева задал мне та-
кой вопрос: «Говорят, Шуню зашевелился и скоро за нами, татарами, 
придет. Что, у вас в Москве ничего не слышно об этом?» (ПМА 1976). 

В 1990-е и в начале 2000-х гг. ожидание телеутами прихода спаси-
теля Шуню усилилось, эти настроения звучали иногда в стихотворе-
ниях, печатавшихся в местной прессе: 

  Шуню – батыр, приди скорей, 
  В когорту собери детей… 
  Надежду в души посели, 
  Дорогу к истине открой, 
  Я веру обрету с тобой. 
  Через него любовь придет. 
  Она народ весь наш спасет (ПМА 2004). 

До настоящего времени среди телеутов старших и средних поколе-
ний вряд ли найдется кто-либо, кому не знакомо имя Шуню. 

В формировании и поддержании представлений телеутов о своей 
истории важная роль принадлежала их богатому фольклору. Широкое 
распространение среди телеутов исторических фольклорных сюжетов 
было отмечено В.В. Радловым: «У телеутов вообще историческая тра-
диция развита гораздо больше, чем у алтайцев», – писал исследова-
тель (Радлов 1989: 192). Особенности общинной и родовой структуры 
телеутов накладывали отпечаток на исторические представления. Так, 
у бачатских телеутов важные события их истории связывались прежде 
всего с несколькими аристократическими сеоками (родами): меркит, 
ютты, тумат, тодош и пр. 

Образы других народов поддерживались также влиянием мифоло-
гии и исторического фольклора. В телеутских этногонических леген-
дах рассказывается о происхождении «тунгусов», «остяков» и других 
народов. (Архив МАЭ 3. Л. 71–72). В фольклоре, отражающем сложные 
политические коллизии XVII–XVIII вв., постоянно упоминаются мон-
голы-ойраты, китайцы, русские. 

В телеутских преданиях и песнях русские предстают как «грамо-
теи» – чиновники, «ученые люди», «ученая нация»: 

В полночь писавший русский писарь был силен 
(сообразителен), 
Русскую грамоту в руки брал. 
Наши предки были сильны (умны). 
Темной ночью русский грамотей – пишет, 
Голова соображает. 
Русский грамотей превосходил, 
Прежние старики умны были (Архив МАЭ 4. Л. 7). 

«Когда бог создавал разные народы, то специально кидал жребий, 
кому что достанется. Он созвал всех, разложил разные предметы и 



40 Сибирский этнографический сборник. Вып. 11 

сказал: “Выбирайте”. Русские люди сразу за бумагу схватились, а 
наши – за чалу (бубен. – Е.Б.). Поэтому русские все учатся, а мы все 
камлаем» (ПМА 1977). 

Очевидно, что стереотип о русских как об «ученой нации» форми-
ровался внутри волостных и сельских общин и восходил к начальным 
этапам знакомства телеутов с русскими, когда они имели контакты 
главным образом со сборщиками ясака, ревизорами и прочими пред-
ставителями административно-государственной власти, которых теле-
уты называли общим именем «тарга» (начальник). 

Отождествление государственной власти с властью русского 
народа приводило в определенные периоды к развитию антирусских 
настроений, что наблюдалось, например, в начале XX в. и было обу-
словлено недовольством реформами, проводимыми царским прави-
тельством, и притоком в алтайский регион переселенцев из Европей-
ской России. Атмосфера социальной напряженности усугублялась 
влиянием бурханистского учения, связанного с ожиданием прихода 
мессии-освободителя. У телеутов, как и у других групп коренного насе-
ления региона, в тот период получает некоторое распространение ан-
тирусский фольклор (Архив МАЭ 5. Л. 13–14). 

Антирусские настроения некоторой части населения не перерас-
тали в острые конфликты. Взаимоотношения телеутов и русских опре-
делялись преимущественно терпимостью, добрососедством и взаимо-
помощью. Эти принципы были необходимым условием социальной и 
этнической экологии в регионе. Но наряду с установками добрососед-
ства действовал социальный механизм этноцентризма. Замкнутый ха-
рактер многих телеутских общин, условия языковой обособленности 
части инородческого населения от русских, специфика традиционной 
религии телеутов определяли эзотерический, скрытый характер мно-
гих форм их духовной культуры. Об этом свидетельствует также связь 
представлений телеутов об их этническом происхождении с шама-
нистскими и бурханистскими мифами и пр. 

Тенденции развития этнического самосознания телеутов опреде-
лялись процессами, происходившими в их сообществе после вхожде-
ния в состав российского государства. К таким процессам относится в 
первую очередь интеграция бывших улусных группировок, осколков 
родов и племен в новые этнокультурные корпорации. Этот процесс у 
различных групп телеутов протекал с разной степенью интенсивности 
и в наибольшей степени захватил бачатских телеутов, а также томских 
телеутов, вошедших в качестве одного из основных компонентов в но-
вое этнотерриториальное образование «томские татары». 

Процессы этнической интеграции сопровождались трансформа-
цией форм самосознания, что отражалось на судьбе некоторых этни-
ческих и этнолокальных наименований. Так, названия отдельных 
групп, вошедших в состав новообразованных телеутских общностей, 
нередко приобретали пренебрежительный оттенок, переходили из 
эндо- в экзогруппу или вообще исчезали, выходя из употребления. Та-
кими «обесцененными» именами стали, например, старинные 



ТРАНСФОРМАЦИИ ФОРМ САМОИДЕНТИФИКАЦИИ ТЕЛЕУТОВ  41 

 

этнические названия «тюлебер» и «ашкыштым». Эти имена нередко 
воспринимались в негативном и оскорбительном смысле: «Они – те-
леуты, но их в неуважительном смысле тюлебером называли» (ПМА 
1977); «Нас называли “кестым”, “кештым”, “кештыминка” – это не рус-
ский, не татарин, значит. Сами себя мы так не называем. Это как бы 
обозвать» (ПМА 1978). 

На официальный уровень этническое самоопределение телеутов 
вышло после Февральской революции 1917 г., когда сословия были 
упразднены и правовой фактор стал осмысляться не как сословный, а 
как национальный. Так, анкеты Сельскохозяйственной переписи 1917–
1920 гг., в отличие от подавляющего большинства предыдущих реви-
зий и переписей, содержали вопрос: «К какой национальности себя от-
носите?» (ГААК 2; ГАТО 5). Характерно, что по результатам переписи 
среди алтайского населения оказалось большое число лиц с пометкой 
«неизвестной национальности». Для осмысления своего официаль-
ного национального статуса, к существованию которого инородцы не 
привыкли, требовалось время. 

В период национального районирования конца 1920-х – начала 
1930-х гг. телеуты добивались создания у них самостоятельного нацио-
нального Телеутского р-на, который, по их мнению, мог бы стать гаран-
том их прав. Это отмечено в дневниковой записи этнографа Лидии Эду-
ардовны Каруновской (1893–1975) в 1929 г.: «Из первых же бесед выяс-
нилось: основные больные вопросы здешних телеутов – низкая рожда-
емость и желание иметь свой отдельный район и свои особые права на 
подобный район» (Архив МАЭ 6. Л. 4). Пожелания телеутов не были 
учтены: Телеутский национальный район не был создан. Тем не менее 
телеуты были отнесены к группе национальных меньшинств – «нацме-
нов». Название «нацмен» на какое-то время стало определяющим зна-
ком их социальной идентичности. Два телеутских колхоза получили 
официальное название «Нацмен». Но постепенно имя «нацмен» утра-
тило прежний статус и почти вышло из употребления. 

На официальном уровне телеуты продолжали использовать те же 
самоназвания, что и в предшествующем столетии: «татары», «теле-
уты» и пр. В последующие десятилетия, в связи c административно-
территориальными новшествами в регионе, телеутская этнонимия не-
сколько изменилась. Так, с образованием Ойротской (впоследствии 
Горно-Алтайской) автономной области (1948–1991) часть телеутов, 
проживавших в ней, были записаны алтайцами и впоследствии сами 
стали так себя называть. 

Этноним «телеут» продолжал бытовать главным образом среди ба-
чатской группы, а также у жителей селения Улус-Черга в Горном Ал-
тае. Характерно, что в официальной документации этническое имя 
«телеут» все более вытеснялось названием «татарин» и использова-
лось до начала 1990-х гг. преимущественно в научной и научно-попу-
лярной этнографической и исторической литературе3. 

 
3 См.: Батьянова 1979а, 1992, 2007 и др. 



42 Сибирский этнографический сборник. Вып. 11 

Отсутствие у телеутов многие десятилетия официального нацио-
нального статуса активизировало процессы их ассимиляции. Психоло-
гические установки на «естественную ассимиляцию», вызванные во 
многом ошибками национальной политики, привели к забвению теле-
утами многих элементов традиционной культуры. Особенно активно 
процессы ассимиляции происходили в смешанных (телеутско-русских 
и пр.) селениях, где дети нередко стеснялись говорить на родном языке, 
где тщательно скрывалась приверженность части телеутского населе-
ния традиционной религии, где постепенно выходила из употребления 
национальная одежда. В такой обстановке этнического дискомфорта у 
некоторых телеутов формировался так называемый комплекс этниче-
ской неполноценности. Так, согласно данным социологического 
опроса, проведенного в конце 1980-х гг. в Бековской средней школе Бе-
ловского р-на Кемеровской обл., часть телеутов-старшеклассников ука-
зала, что они испытывают «комплекс этнической неполноценности». 

Избавление от такого «комплекса» некоторые интуитивно искали 
в ассимиляции. Мотивы установок на ассимиляцию так определены в 
одной из известных работ по социальной и этнической психологии: 
«Добровольная ассимиляция, цель которой выжить среди “других” – 
это стремление психологически защититься от возможной агрессии 
путем вхождения в более массовое и сильное “мы”, тем самым усили-
вая его позитивный образ» (Лебедева 1993: 8). 

Тем не менее телеуты продолжали сохранять свою этническую спе-
цифику, в том числе и этническое самосознание. Исследования, про-
веденные в 1970-е – начале 1980-х гг., показали, что наиболее распро-
страненными этнонимами у них в тот период были «телеут», «телен-
гет», «татарин». Причем имя «теленгет» использовалось обычно при 
общении только на родном языке, а названия «татарин», «татарлар» – 
и на родном, и на русском языках. Мнения о правомерности использо-
вания названий «телеут» и «теленгет» («теленэт») у людей расходи-
лись. В одних случаях считали: «Теленгет – так наш народ себя назы-
вает». В других же утверждали: «Наш народ – телеуты. Теленэт есть 
где-то, но это в Монголии. Это совсем не то, хотя они и родственны 
нашему народу». И, наконец, третий вариант: «По-правильному нас не 
“телеут” зовут, а “теленэт”. Это русские нас телеутами прозвали». Ха-
рактерно, что самоназвание «телеут» обычно использовалось предста-
вителями телеутской интеллигенции или людьми, знакомыми в ка-
кой-то степени с литературой по истории и этнографии. Простые же 
люди чаще называли себя татарами, иногда и не подозревая, что суще-
ствует этническое имя «телеут»: «Вы телеут?» – «Я такой народности 
не знаю – татарин я». «Вообще татары мы, а почему считаемся теле-
утами, я не знаю». Незнание этнонима «телеут» обнаруживали и мно-
гие русские соседи телеутов: «А кто такие телеуты? Это татары, что ли?» 
Такое забвение этнического имени «телеут» было связано прежде всего 
с отсутствием у него на протяжении многих лет официального статуса. 

В течение нескольких столетий этноним «телеут» был официаль-
ным именем, используемым его носителями главным образом на 



ТРАНСФОРМАЦИИ ФОРМ САМОИДЕНТИФИКАЦИИ ТЕЛЕУТОВ  43 

 

уровне общения с административной властью. С упразднением же в 
послереволюционный период Телеутских волостей название «телеут» 
стало повсеместно забываться. Правда, в пос. Черта, вошедшем в со-
ветское время в состав г. Белово, есть улицы с названием Телеут, а близ 
г. Кузнецка (Сталинска, Новокузнецка) долгое время сохранялось ста-
ринное селение Телеуты, вошедшее впоследствии в черту города. По-
этому для части населения слово «телеут» постепенно стало не этни-
ческим, а скорее топонимическим понятием. 

«Реабилитация» этнонима «телеут» началась в середине 1980-х – 
начале 1990-х гг. Существует мнение, что почву для нее подготовили 
«многочисленные этнологические, антропологические и другие экс-
педиции, работавшие у них (телеутов. – Е.Б.) в последние два десяти-
летия» (Кимеев 1985: 64). Д.А. Функ, проводивший этнографические 
исследования у бачатских телеутов в этот период, отметил, что «в 
настоящее время этноним телеут является основным при названии 
своей национальности в общении на русском языке людям иной наци-
ональной принадлежности» (Функ 1992: 154). 

С подъемом национального самосознания народов СССР в конце 
1980-х – начале 1990-х гг. имя «телеут» стало своеобразным символом 
борьбы за национальные права этого народа. В 1989 г. Госкомстат РФ 
признал телеутов самостоятельным народом и подтвердил это акцией 
по обмену телеутских паспортов (по желанию), где в графе «нацио-
нальность» названия «татарин», «шорец», «алтаец» и пр. можно было 
заменить именем «телеут». В 1990 г. была создана телеутская ассоциа-
ция «Эне-Байат», и одним из главных направлений ее деятельности 
стало требование расширения национальных прав телеутов. Эти тре-
бования настойчиво звучали на съездах и других представительных 
форумах. 

Подъем этнического самосознания телеутов, метаморфозы их са-
моопределения в конце 1980–1990-х гг. выразительно отражены в га-
зетной статье «Я – телеут», автором которой является известный теле-
утский правозащитник Николай Васильевич Калишев. Автор с трево-
гой и сожалением констатирует утрату телеутами ряда этнических тра-
диций и существование в их жизни многих социальных, экономиче-
ских и прочих проблем. Но в то же время он выражает надежду и уве-
ренность в том, что объявленные в стране «гласность и демократиза-
ция» будут способствовать неизменному обеспечению российским гос-
ударством национальных прав телеутов (см. Приложение). 

Телеуты были внесены в Единый перечень коренных малочислен-
ных народов Российской Федерации, утвержденный Правительством 
РФ в 2000 г., что гарантировало государственную поддержку развития 
их национальной культуры. 

Примечательно, что томские телеуты-калмаки, признанные 
в XX в. этнографической группой в составе сибирских татар, в начале 
1990-х гг. также добивались признания их самостоятельным народом 
и включения под именем «калмаки» в список народов России, но не 



44 Сибирский этнографический сборник. Вып. 11 

получили официальной поддержки. Оживление национального само-
сознания наблюдалось и у телеутов Горного Алтая. 

Постепенный спад этнического самосознания телеутов начался 
в постперестроечное время, что было связано с экономическими труд-
ностями переходного периода, разрушением привычных мировоз-
зренческих и нравственных ориентиров. Материалы моей экспедиции 
к телеутам середины 1990-х – начала 2000-х гг. показывают, что часть 
населения утрачивала интерес к проблемам своего национального ста-
туса. Устав от «тягот перехода к капитализму», от политических и фи-
нансовых встрясок, телеуты постепенно переключались с задач, свя-
занных с национальным самоутверждением, на «более житейские за-
боты». Такие настроения отчетливо отражены в высказывании моей 
собеседницы – молодой телеутки: «Теперь не время думать, телеут ты 
или кто другой, теперь главное – выжить» (ПМА 1994). Впрочем, у те-
леутов можно было обнаружить диаметрально противоположные 
настроения: от культа национальной самобытности и установок на эт-
ноцентризм до полного неприятия новой политики «национального 
возрождения», своеобразной ностальгии по спокойным советским вре-
менам, когда «все жили дружно». В этой обстановке менялось отноше-
ние к этнониму «телеут», происходила некоторая его девальвация. По-
давляющее большинство опрошенных мной в экспедиции 1993–1994 гг. 
телеутов так и не сменили в паспорте пометку о своей национальной 
принадлежности, пожелав оставаться «татарами» или «алтайцами». 
«На том свете паспорт сменим», – шутили по этому поводу старики. Ин-
тересно, что новый статус этнонима «телеут» воспринимался часто как 
некая акция, продиктованная сверху. «Это Горбачев придумал всех нас, 
татар, телеутами записать», – доказывал мне один пожилой телеут. 

Характерно, что в кризисной ситуации один из способов этниче-
ского выживания некоторые из телеутских лидеров видели в ориента-
ции на сближение с более крупными, родственными по языку и куль-
туре народами, прежде всего с алтайцами. Представления о собствен-
ной этнической культуре связывались с культурой кочевников, которая 
в среде телеутов имеет высокий престиж. В 1990-е гг. наблюдался 
подъем самосознания на уровне метаэтнических (надэтнических) общ-
ностей (южносибирской, алтайской, тюркской). Среди телеутов полу-
чают распространение такие знаки самоидентификации, как «ал-
тайцы», «тюрки». Впрочем, для самоопределения на родном языке те-
леуты по-прежнему использовали этнонимы «теленгет», «паят», «та-
тарлар». 

Таким образом, анализ телеутской этнонимии в ее историческом 
развитии (XVII–XX вв.) показывает, что в то время как знаки внутриэт-
нической идентификации телеутов оставались более или менее устой-
чивыми, неизменными, самоназвания, обращенные вовне, постоянно 
претерпевали различного рода трансформации. Они являлись не 
только официальными именами телеутов, но и определяли их положе-
ние в российской государственной системе, часто выступая в роли пра-
вовых гарантов. Под влиянием внешних факторов различные 



ТРАНСФОРМАЦИИ ФОРМ САМОИДЕНТИФИКАЦИИ ТЕЛЕУТОВ  45 

 

определители официальной самоидентификации то исчезали из обра-
щения, то возникали вновь, меняя правовой, административный и пр. 
статусы, и в зависимости от этого менялось отношение к ним самих теле-
утов. 

Изменчивость самоидентификации на внешнем официальном 
уровне служила средством политической и этнической адаптации ма-
лого народа к условиям его жизнедеятельности в полиэтничном рос-
сийском государстве. 

СПИСОК ИСТОЧНИКОВ И ЛИТЕРАТУРЫ 

Архив МАЭ 1 – Ф. 11. Оп. 1. № 33. 
Архив МАЭ 2 – Ф. 15. Оп. 1. № 15. 
Архив МАЭ 3 – Ф. 15. Oп. 2. № 26. 
Архив МАЭ 4 – Ф. 15. Оп. 1. № 460. 
Архив МАЭ 5 – Ф. 11. Оп. 1. № 94. 
Архив МАЭ 6 – Ф. 15. Оп. 2. № 27. 
ГААК 1 – Ф. 29. Оп. 1. № 1554. 
ГААК 2 – Ф. 233. Oп. 1 Б. № 811. 
ГАТО 1 – Ф. 3. Оп. 48. № 86. 
ГАТО 2 – Ф. 3. Оп. 19. № 867. 
ГАТО 3 – Ф. 234. Оп. 19. № 89. 
ГАТО 4 – Ф. 234. Оп. 19. № 89. 
ГАТО 5 – Ф. Р-231. Оп. 1. № 497. 
РГАДА – Ф. 199, портф. 580. Д. 8. 
РГИА – Ф. 1264, 1265, 1290 и др. 
ПМА 1976 – Кемеровская обл., Беловский р-н, с. Челухоево: Абуш-

кин Д.С., 1898 г.р. 
ПМА 1977 – Алтайский край, Кытмановский р-н, совх. Октябрьский: 

Арлинекова Н.К., 1907 г.р.; Кемеровская обл., Гурьевский р-н, с. Шанда: 
Тарасова А.С., 1926 г.р.; Кемеровская обл., Беловский р-н, с. Челухоево: 
Челухоев Н.С., 1904 г.р. 

ПМА 1978 – Кемеровская обл., Юргинский р-н, д. Шалай: Сур-
кова А.И., 1914 г.р. 

ПМА 1994 – Кемеровская обл., Гурьевский р-он, с. Шанда. 
ПМА 2004 – Кемеровская обл., Беловский р-н, с. Беково: Сатин В.И., 

1961 г.р. 
Батьянова Е.П. Некоторые аспекты этнического самоопределения 

телеутов // Проблемы истории СССР. М., 1979а. С. 92–110. 
Батьянова Е.П. Этнографические группы телеутов в XIX в. Депонир. 

в ИНИОН РАН, 1979б. № 4188. 
Батьянова Е.П. Община у телеутов // Телеуты. Материалы к серии 

«Народы и культуры». Вып. 17. М.: б.и., 1992. С. 141–268. 
Батьянова Е.П. Метаморфозы этнической самоидентификации (на 

примере телеутов) // Этническая культура: проблема самосохранения в 
современном контексте (Культурологические очерки). М.; Нальчик, 1997. 
С. 148–161. 

Батьянова Е.П. Род и община у телеутов в XIX – начале XXI века. М.: 
Наука, 2007. 



46 Сибирский этнографический сборник. Вып. 11 

Кимеев В.М. Исторические судьбы телеутов // Социально-культурные 
процессы в Советской Сибири. Тез. докл. областной научной конферен-
ции по этнокультурным процессам. Омск, 1985. С. 63–66. 

Лебедева Н.М. Социальная психология этнических миграций. М.: Ин-
ститут этнологии и антропологии им. Н.Н. Миклухо-Маклая РАН, 1993. 

Патканов С.К. Статистические данные, показывающие племенной 
состав населения Сибири, язык и роды инородцев. СПб.: Тип. «Ш. Бус-
сель», 1912. (Записки Императорского Русского географического обще-
ства по отделению статистики). 

Православное обозрение: богословский журнал. 1866. Т. 19. № 1. 
Радлов В.В. Из Сибири. Страницы дневника. М.: Наука. Главная ре-

дакция восточной литературы, 1989. 
Функ Д.А. Бачатские телеуты. К характеристике современных этносо-

циальных проблем // Этнос и его подразделения. Ч. 1: Этнические и этно-
графические группы / отв. ред. Р.Г. Кузеев, В.А. Тишков. М.: Институт эт-
нологии и антропологии РАН, 1992. С. 149–157. 

Radloff W.W. Aus Sibirien. Bd. 1. Leipzig: T.O. Weigel, 1883. 

СПИСОК СОКРАЩЕНИЙ 

Архив МАЭ – Архив Музея антропологии и этнографии им. Петра Ве-
ликого 

ГААК – Государственный архив Алтайского края 
ГАТО – Государственный архив Томской области 
ПМА – Полевые материалы автора 
РГАДА – Российский государственный архив древних актов 
РГИА – Российский государственный исторический 

Приложение 

Я – ТЕЛЕУТ4 
Долго размышлял, сомневался, наконец, решился и напи-

сал короткую строчку: «Я – телеут», которую и выношу в за-
головок. 

По данным Всесоюзной переписи населения 1979 года, в области 
проживают представители 114 национальностей. Но телеутов среди них 
нет. Почему? Куда исчезла народность? Как это могло случиться? Беру 
свой советский паспорт и в строке «национальность» читаю – телеут. 
Я – есть, существую. Значит, народность есть, живет одними заботами, 
проблемами, радостями и горестями в единой многонациональной се-
мье народов страны. Но где же правда? Вопрос сложный, так как затра-
гивает исторический и национальный аспекты, и по сути своей он по-
литический. 

Гласность и демократизация нашей жизни дали возможность пере-
осмыслить многие страницы и периоды новейшей истории страны. 
Многие публикации раскрыли допущенные искажения исторической 
правды, научной основы и в итогах всесоюзных переписей населения. 
Сегодня, по моей экспертной оценке, численность телеутов составляет 

 
4 Статья опубликована в газете «Кузбасс» 13 июля 1989 г. 



ТРАНСФОРМАЦИИ ФОРМ САМОИДЕНТИФИКАЦИИ ТЕЛЕУТОВ  47 

 

порядка трех тысяч. Других данных просто нет. Не найдем мы их и в ма-
териалах всесоюзных переписей. 

Продолжаю поиск потерянной народности и уточняю численность 
телеутов. Часть телеутов была закодирована и нашла отражение в ито-
гах переписей как алтайцы (1970 г. – 2014 человек, 1979 г. – 1849). Где 
остальные? Думается, они проходят и числятся как татары. На счет ад-
министративно-командной системы следует отнести не только преступ-
ления против целых народов и народностей своей страны в период ста-
линизма, но и произвол, имевший место в решении вопроса националь-
ной принадлежности конкретного человека. 

Многие из моей малочисленной народности идут по жизни с запи-
сью иной национальности в паспорте. Говоря о произволе, имею в виду 
факты, когда в одной семье одни члены записаны как телеуты, другие 
как татары и даже есть русские. В этом заключается и историческая, и 
социальная несправедливость. Кто в этом виноват? Административная 
система? Работник паспортного стола? Сами телеуты? Cчитаю, и бюро-
кратическая среда, и аппаратный работник, и сами телеуты. Нацио-
нальная интеллигенция только возрождалась, советские органы не за-
давались вопросом, историческая наука молчала. 

В поисках истины стараюсь заглянуть в прошлое, в глубь веков. Мне 
кажется иногда, что вижу своих далеких предков, огонь их костров, 
слышу их голоса, ржание и топот коней. Стараюсь воскресить в своей 
памяти сказания, героический эпос, которые длинными зимними но-
чами при свете керосиновой лампы или при свечах входили в мое дет-
ское сознание, но не отложились. Увы, и фантазия не дает простора и 
успокоения, и память подвела, не сумела сохранить то, что должно бе-
режно передаваться из поколения в поколение, что составляет культур-
ное наследие и духовное богатство народа, что невидимыми нитями 
связывает крепко и навечно определенную общность людей. 

Полученные знания по истории в школе обрывочны. Им недостает 
полной объективной исторической правды. История Сибири уходит в 
глубь веков. И берет она начало отнюдь не с похода Ермака. И до Ер-
мака была жизнь. Кровавые войны за выживание чередовались с мир-
ными буднями, так же восходило солнце и люди радовались началу но-
вого дня. Великое движение народов, их борьба за жизненные ареалы 
исторически определили как телеутам, так и шорцам жить и продол-
жать свой род на юге Западной Сибири, на территории сегодняшнего 
Кузбасса. Я пишу об этом с болью в сердце, констатируя, что сегодня, в 
конце XX века, не знаю и не вынес из школы знания по истории народов 
Сибири, Дальнего Востока и Крайнего Севера. 

Писатель и философ современности Чингиз Айтматов в своем ро-
мане «И дольше века длится день» приводит предание о манкуртах – 
рабах, не помнящих своего прошлого. И боль моя в том, что сам я и мои 
телеуты не знают своего прошлого, своих исторических корней. Тем са-
мым разрывается связь времен и поколений. Я современный манкурт? 
Нет и нет. Не хочу им быть. Еще не поздно. Народность жива, суще-
ствует. Нам, живущим сегодня в великой стране, нашим детям и после-
дующим поколениям очень нужна историческая правда, знание своих 
корней. Полностью согласен с выводами и предложениями академика 



48 Сибирский этнографический сборник. Вып. 11 

Деревянко и его соавторов в статье «Пока не поздно» (газета «Правда», 
декабрь 1988 года). С трибуны съезда народных депутатов СССР устами 
народного депутата Е.А. Гаер звучал и мой голос. 

Вот эта не только историческая неграмотность, но и в буквальном 
смысле неграмотность и привела к казусам с записями в паспортах о 
национальности. Я родился после войны. Моя мама неграмотная, не 
умеет ни читать, ни писать. А сколько их, неграмотных, было среди по-
коления моих родителей? Много и очень много. Особенно среди жен-
щин. Можно представить, каким был образовательный уровень моей 
малочисленной народности в 1917 году, когда Октябрь открыл новую 
эру в истории народов нашей страны. 

Часто задаю себе вопрос, как смогла моя неграмотная маленькая 
народность выжить, не исчезнуть, до сегодняшнего дня сохранить обы-
чаи, обряды, язык, самобытную культуру? Какая неведомая и невиди-
мая сила сближает и роднит нас, телеутов, сегодня? Может, сила тяго-
тения объясняется тем, что мало нас? А может, есть и действует неот-
крытый физический или биологический закон выживания? Адресую 
вопросы ученым – может, они знают ответы. Эту тайну до 1917 года хра-
нит время, история, а Великий Октябрь дал моей народности гарантию 
и право на жизнь, развитие. 

И что бы ни писали, ни говорили недруги социализма о нашей, о 
моей революции – я не принимаю их доводы. Октябрь, русский народ, 
великая русская культура помогли возродиться отсталым нациям и 
народностям, взрастить национальные кадры, дали возможность раз-
вивать и преумножать культурное наследие. В этом я глубоко убежден 
на примере своего народа. 

У меня перед глазами две картины народного художника РСФСР 
А.Н. Кирчанова: «Телеутка c трубкой» и «Молодость Салаирского 
края». Две картины, два точно схваченных талантом художника образа. 
Всматриваюсь внимательно в сидящую старую телеутку с трубкой, и 
картина оживает в моих глазах – передо мной сидит как живая моя доб-
рая старая бабушка, тихая, безропотная, не умевшая писать и читать, 
много всего перенесшая в жизни. С двух картин смотрят на меня старая 
и молодая телеутки. Чувствую время, дистанцию, отделяющую сего-
дняшнюю жизнь телеутов от прошлого. Две картины, два символа – 
старого и нового. Две телеутки смотрят и разговаривают с тобой из про-
шлого и из настоящего. Одна взывает: «Помни!». Вторая вселяет опти-
мизм и уверенность в будущем своего народа. 

Тревога за судьбу малочисленной народности вынудила меня 
взяться за статью. Есть ли сегодня опасность исчезновения телеутской 
народности? Да, есть. Исчезнуть не только на бумаге, как случилось в ма-
териалах всесоюзной переписи населения, но и реально в жизни. Когда 
теряется связь с прошлым, когда нет своей письменности, когда исчезает 
родной язык, тогда народ или народность сходят с исторической арены. 
При этом следует учитывать происходящие естественные процессы ми-
грации и ассимиляции, а также то, что технический процесс, урбаниза-
ция, промышленное освоение мест проживания вносят существенные 
моменты в сознание и образ жизни людей. Опасность исчезновения 



ТРАНСФОРМАЦИИ ФОРМ САМОИДЕНТИФИКАЦИИ ТЕЛЕУТОВ  49 

 

малочисленных народностей есть. И не случайно на Съезде народных де-
путатов во многих выступлениях звучала тревога за их судьбу. 

Смогут ли телеуты сохранить свой этнос? В школе не изучается род-
ной язык. Много телеутских детей не знают своего родного языка. Дети 
(и не только они) не знают своей истории. Незаметно исчезает самобыт-
ная культура – фольклор, обряды, обычаи. Урбанизация уже поглотила 
ряд телеутских поселений: Телеут (город Новокузнецк), Черта и Улус 
(город Белово). 

Открытая добыча угля – прямая угроза среде обитания телеутов, 
единственному оставшемуся островку компактного их проживания: де-
ревням Беково, Челухоево, Верховская (Беловский район). Погоня за 
дешевым углем превратила ближайшие окрестности в свалку горной 
породы. Телеутская деревня Шанда скоро уже практически исчезнет 
под действием, напором «промышленного геноцида». Отсутствие дан-
ных в материалах всесоюзных переписей населения по телеутам не поз-
воляют сделать анализ ни их численности, ни половозрастного состава, 
ни уровня образования, ни состава семей, их структурных изменений и 
в динамике. Если считать, что алтайцы в области, по данным переписей 
населения, это телеуты, то динамика их численности свидетельствует о 
четкой тенденции сокращения. Почему? Сказывается миграция? Про-
должительность жизни? Сокращение рождаемости? Рост смертности? 
Все эти и другие факторы имеют место, и их взаимодействие, влияние 
нужно исследовать и изучать. 

Вопросы, вопросы… Пишу и не могу остановить себя. Наверное, 
долго шел к своей исповеди или время и возраст открыли глаза на мно-
гое в жизни и взывают к действию. Кузнецкая земля, Кузбасс – мой дом, 
земля моих предков. Здесь мои корни. Кузбасс – родной дом для 3 мил-
лионов 175 тысяч моих земляков, русских, украинцев, татар, белорусов, 
чувашей, шорцев, латышей, немцев – представителей свыше 100 наций 
и народностей нашей страны. Здесь жить нам и нашим детям. Надо дей-
ствовать, искать пути решения накопившихся экономических и соци-
альных проблем, назревших вопросов по совершенствованию межна-
циональных отношений. 

Нужно ставить точку в своих рассуждениях. Не буду редактиро-
вать. Что получилось – статья, письмо, мысли вслух? Не знаю. Если 
будет опубликовано, пусть читатель не судит строго за форму и стиль 
изложения.   

 Н. КАЛИШЕВ5 
член областной комиссии 

по совершенствованию 
межнациональных отношений 

 

 
5 Николай Васильевич Калишев (1946–1997) родился в телеутском селении Вер-

ховская Беловского р-на Кемеровской обл. В 1971 г. окончил Новосибирский институт 
инженеров геодезии, аэрофотосъемки и картографии. В 1987–1997 гг. работал пред-
седателем Кемеровского областного комитета государственной статистики. Член об-
ластной комиссии по совершенствованию межнациональных отношений. Один из 
инициаторов создания телеутской ассоциации «Эне-Байат». Сыграл большую роль в 
восстановлении национального статуса телеутов и включении их в список КМНС. 



 

 

Москаленко Нелли Павловна 

 
ТРИ КОЧЕВНИКА ЦЕНТРА АЗИИ 
 ИСТОКИ И ОСНОВНЫЕ ЭТАПЫ  
ФОРМИРОВАНИЯ ТУВИНСКОЙ  

ИДЕНТИЧНОСТИ 
 
В середине 90-х во время экспедиции мне пришлось сесть в рейсо-

вый автобус Абакан – Кызыл, в то время это был самый доступный 
транспорт, куда можно было свободно купить билет в кассе желез-
нодорожного вокзала. Еще на вокзале я заметила молодых ребят-
тувинцев в солдатской форме, которые занимали очередь за биле-
том в ту же кассу, где продавались билеты на кызыльский рейс. Ре-
бята вели себя весьма вежливо, помогали людям уложить багаж, са-
диться в автобус, пропускали вперед пассажиров, уступали места. 

Дорога через Саяны была долгая, удивительно контрастная: в 
Абакане – дождь, на Саянах – настоящая зима, кругом снежные 
сопки, освещенные ярким летним солнцем, и голубое небо с редкими 
курчавыми белыми облаками. После перевала автобус помчался 
быстрее, то поднимаясь, то спускаясь по серпантину горной дороги, 
большинство пассажиров тихо дремало. Вдруг, совершенно неожи-
данно, из последних рядов салона автобуса негромко зазвучало гор-
ловое пение. Один из молодых людей в солдатской форме исполнял 
горловое пение, а остальные ребята были в восторге от его пения, и 
их радости не было конца. «Дембеля – они пьянеют от этого спуска, 
только что пересекли границу Республики Тыва, они ждут этого 
момента как звон кремлевских курантов в новогоднюю ночь. Скоро 
будет остановка, они пойдут целовать и обнимать тувинскую 
землю», – не дожидаясь вопроса, объяснила мне соседка. Действи-
тельно, ребята были на седьмом небе от счастья. На остановке ав-
тобуса они поднялись на небольшой холмик, склонив голову, сели на 
землю, и начали аккуратно подбрасывать небольшую горсть земли, 
то сжимая ее в кулаках, то поднимая вверх… 

Мне подумалось, ведь совсем недавно они были совершенно обыч-
ные незаметные ребята. Теперь все внимание пассажиров было во-
круг них – молодых людей тувинской национальности, бывших сол-
дат российской армии. Поведение ребят изменилось кардинально: с 
одной стороны, они были весьма дружелюбны, а с другой стороны – 

: 
 



ТРИ КОЧЕВНИКА ЦЕНТРА АЗИИ  51 

 

все остальные как будто вовсе не присутствовали. Этот мир при-
надлежал только им. «О чем они поют?» – поинтересовалась я у 
знакомой соседки. Она неторопливо объяснила мне, что «поют о 
том, что родная земля дает им силу и крылья. Что они непобедимы 
на своей земле, и умереть им совсем не страшно, когда грудь напол-
нена воздухом родной тувинской земли: я – мен-тыва-мен, сын ту-
винской земли, я – в своей колыбели…» (ПМА 1). 

Именно тогда впервые я задалась вопросом: ведь они совсем не-
давно были рядовыми российскими солдатами, гражданами нашей 
страны, что изменилось так быстро в их судьбе? А что, если вер-
нуться назад на несколько метров по ту сторону границы, сила их 
покинет, «крылья» отпадут, и они испугаются? В какой битве они 
непобедимы и кто их враг? Кто ты – сын тувинской земли? 

 
Представленная статья посвящена истокам и основным этапам 

формирования тувинской идентичности в ХХ в., т.к. именно в двадца-
том столетии произошла кардинальная трансформация самосознания 
тувинского народа, тувинский кочевник прошел длительный путь са-
моопределения: от степного урянха, таежного сойота, кочевника-арата 
Тувинской Народной Республики до гражданина Республики Тыва и 
Российской Федерации (россиянина). В статье выделены основные 
этапы (периоды) формирования тувинской идентичности: период Ту-
винской Народной Республики (1921–1944), советский и постсовет-
ский период и современная Тува. С этими тремя периодами соотне-
сены три образа тувинского кочевника: дедушка (кырган-ачай), отец 
(ачай) и сын (оглу) (конечно, эти образы достаточно условны, они 
даны лишь как ориентир в восприятии текста). 

В исследовании мною были поставлены следующие вопросы: ка-
кую роль в самосознании тувинского народа сыграл опыт существова-
ния Тувинской Народной Республики (1921–1944)? какая роль в его 
становлении принадлежала государственным и национальным симво-
лам республики – гимну, гербу, флагу? какую роль в формировании 
этих образов сыграли конкретные исторические личности? как фор-
мировалась советская идентичность в период существования Тувин-
ской автономной республики? И, наконец, кто ты – «Мен – тыва 
мен – Я – тувинец»? (Государственный гимн Республики Тыва 2011). 

Кырган-ачай (дедушка) – арат Тувинской  
Народной Республики 

Невозможно понять происходящие в современной Туве процессы, 
не опираясь на анализ исторического прошлого тувинского народа. 
Ибо в современной Туве «героическое» прошлое не только переосмыс-
ливается учеными и политическими деятелями, но активно использу-
ется в современном общественном и гуманитарном пространстве. Го-
воря об уникальной природе, о своеобразной многовековой кочевой 
культуре тувинского народа, прежде всего подчеркивается и ее 



52 Сибирский этнографический сборник. Вып. 11 

уникальный исторический опыт – опыт независимого государства в 
центре Азии – Тувинской Народной Республики (1921–1944). Для 
большинства тувинцев это не только важный исторический факт, но и 
фон личной этнической биографии (Москаленко 2018). 

Период существования Тувинской Народной Республики (далее 
ТНР. – Н.М.), ее роль в истории Тувы и России до сих пор вызывает 
неподдельный живой интерес не только у историков, исследующих 
разные аспекты данного периода, но и у современных этнологов, соци-
ально-культурных антропологов, изучающих истоки формирования 
самосознания (идентичность) тувинского народа (Москаленко 1997; 
1998; 2004; 2014; 2018; 2023; История Тувы 2007; Айыжы 2007; Лама-
жаа 2021). 

Время образования ТНР тувинцы охарактеризовали как «эпоху ве-
ликих перемен». Кардинально менялись не только кочевой образ 
жизни народа с его многовековым хозяйственным укладом и сезонно-
временным ритмом существования, но и родовое самосознание. Впер-
вые создавались новые символы государства и его основные инсти-
туты: правительство, парламент, судебная система, система надзора и 
контроля, здравоохранение, профессиональные и культурные союзы, 
партийные и молодежные объединения. 

Геральдические символы Танну-Тувинской Республики появились 
сразу после ее создания (Аранчын 1982; История Тувы 2007; Монгуш 
2014). Причем молодое правительство обратилось к формированию 
нового флага, опираясь на хорошо понятную для большинства тувин-
ского народа традиционную религиозную буддийскую символику – 
как если бы герб СССР содержал православный крест вместо пятико-
нечной звезды. Так, первое знамя ТНР имело вид одного из «восьми 
благоприятных символов с восемью спицами» «Колеса Учения», сим-
волизирующего восьмеричный духовный путь к совершенству и про-
светлению. В исторических документах эту эмблему называли «хорло» 
(тув. хорлуу), но здесь этот символ уже трактовался в совершенно ином 
контексте: благодаря победе Тувинской народно-революционной пар-
тии кочевой тувинский народ придет к новой счастливой жизни, где 
каждому человеку найдется свой достойный путь к совершенствова-
нию благодаря новым знаниям и новой идеологии. 

Смена национальной символики фактически отражала и смену 
идентичности. По тому, как менялась национальная символика в пе-
риод ТНР, можно постепенно проследить, как менялись и ее идеоло-
гические смыслы, политические ориентиры, как менялся сам человек. 
Юридическое оформление новая символика получила лишь в 1926 г., 
в третьей Конституции ТНР, в которой говорилось: «Государственный 
герб состоит из изображения “хорло”, внутри которого – земной шар в 
лучах солнца. Вверху же – серп и грабли, окруженные венцом из коло-
сьев» (Конституция Тувы 1993). В 1941 г. в конституции ТНР была 
окончательно закреплена символика, уже схожая с советской. «В но-
вом гербе ТНР находилось изображение земного шара, а вокруг него – 
обрамление из колосьев хлеба и других растений, переплетающихся в 



ТРИ КОЧЕВНИКА ЦЕНТРА АЗИИ  53 

 

нижней части с красной лентой, и наконец, в нижней части герба было 
изображение серпа и молота. Вид нового флага соответствовал флагу 
СССР – только вместо звезды с серпом и молотом на флаге ТНР поме-
щались золотые буквы “ТНР”. Это были последние государственные 
символы республики, которые просуществовали до 1944 года» (Мон-
гуш 2014: 59–65), и к этому моменту был сформирован новый человек, 
достаточно далекий от свободного арата, с осторожностью вспомина-
ющий свое прошлое. 

В период ТНР большинство элементов традиционной культуры 
было отнесено к пережиткам прошлого и подлежало искоренению. 
Причем подвергались изменению именно те элементы традиционной 
культуры, которые были связаны главным образом с религиозными 
чувствами и религиозным самосознанием. Менялся сам человек, его 
отношение к себе, к своим традиционным ценностям, которые базиро-
вались на родовом самосознании, где человек был неотъемлемой ча-
стью рода, общины и природы. Теперь основой нового самосознания 
человека стала идея национального государства; роль общины, а 
также правила, регламентированные прежним сословным обществом, 
постепенно утратили свое значение. Мир кочевника значительно рас-
ширился, появились новые возможности реализации своих способно-
стей, новые формы взаимоотношения между людьми. 

В период ТНР начала формироваться новая идентичность, впервые 
объединившая все родовые группы под общим названием – «народ 
Танну-Тува улус» (Создание суверенного государства 1991). Вместе с 
тем этнический компонент самосознания тувинского народа не всегда 
был определяющим. В первую очередь человек определял (идентифи-
цировал) себя по родовой, семейной (фамильной), а затем по террито-
риальной принадлежности – по месту жительства, а также по принад-
лежности к собственности. И этому есть объяснение. Так, исторически 
сложилось, что наиболее устойчивой и безопасной формой кочевой 
жизни в уединении оставалось совместное сосуществование и взаимо-
помощь в общине, где любой человек являлся неотъемлемой ее частью 
(семьи, рода-сеёка) и где от каждого человека зависел окончательный 
успех дела. Роль каждого человека имела огромное значение, забота 
о человеке была первостепенной: создавали лабазы, оставляли про-
визию, огонь и одежду для других. Доводы были простые: «человек, 
который пройдет по этой дороге после тебя, такой же “нуждающийся” 
человек, как и ты, поскольку он здесь оказался» (ПМА 2). При этом 
не имело большого значения твое этническое происхождение: туви-
нец, русский, монгол, улуг-хемский, как-хемский, хемчикский, овюр-
ский и т.д. 

В формировании нового тыва-кижи-человека сыграли роль и кон-
кретные исторические личности, прежде всего Иннокентий Сафьянов 
(Эккендей), минусинский купец, революционер, участник Граждан-
ской войны в Сибири. Именно ему было суждено стать ключевой фи-
гурой в создании нового тувинского государства (Верещагина 2004; 
Дацышен 2004; Москаленко 2004; 2014; Моллеров 2005). В 



54 Сибирский этнографический сборник. Вып. 11 

современной тувинской литературе эту личность называют «легендар-
ной», т.к. именно он предложил внести в первую Конституцию ТНР 
новое название Тувы – Танну-Тува улус, а прежний г. Белоцарск пере-
именовать в г. Красный (ныне – Кызыл). «Даже этих двух эпизодов из 
жизни Иннокентия Сафьянова вполне хватило бы, чтобы жители Тувы 
навсегда должны были вписать его в списки своих национальных ге-
роев» (Сафьянов 2012: 5). 

Особое отношение тувинцев к этой личности было вызвано не 
только тем, что Иннокентий Сафьянов хорошо знал тувинский язык, 
понимал и любил обычаи и традиции тувинского народа, но и тем, что 
у него была «почти тувинская» любовь к главному символу кочев-
ника – коню. Любовь к коню привил ему его родной дядя Андрей, из-
вестный в Урянхайском крае коневод, который вывел отдельную «ан-
дреевскую», или «сафьяновскую», породу лошадей, пользовавшуюся 
большой популярностью в Урянхайском крае и в Монголии (Вереща-
гина 2004: 15). Именно особое отношение к коню позволило Сафья-
нову приблизиться к пониманию сути кочевой культуры, что вызы-
вало большое уважение у простого кочевника. Ведь для тувинца сим-
вол его родины – это коновязь (баглааш, тув.), место возле юрты или 
дома, где он привязывал своего коня. Интересно отметить, что коно-
вязь – это первое, что появляется на место кочевья (аала) и последнее, 
что остается после ухода кочевника. Конь для кочевника – «это нечто 
больше, чем просто полезное животное. Уходя из жизни, наши предки 
прощались с близкими людьми и с конем. Тувинца в мир иной был 
призван сопровождать только конь» (Даржа 2003: 7). Издревле к коню 
относились как к лучшему другу, свое утро человек начинал с молитвы 
и общения со своим конем: «Говорят, лошади узнают друг друга по 
ржанию, а люди узнают друг друга по разговору», – так начинается ро-
ман известного тувинского писателя Степана Сарыг-оола «Повесть о 
светлом мальчике» (Сарыг-оол 1974: 9). 

Появление новой государственной идентичности имело не только 
политическое, но и психологическое значение в самосознании тувин-
ского народа. Ибо прежнее название Тувы – «Урянхай», «Урянхайская 
земля», а ее народа – «урянхайцы» сами тувинцы воспринимали резко 
отрицательно1. По их мнению, оно несло в себе негативный и даже 
оскорбительный оттенок. В первую Конституцию ТНР не вошло и 

 
1 О возникновении названия «урянх» достаточно подробно написано в книге 

С.И. Вайнштейна «Тувинцы-тоджинцы: историко-этнографические очерки» (М., 
1961). Ученый отмечал, что термин «урянхат» (урянх) является древнейшим тюрко-
монгольским этнонимом. Среди сподвижников Чингисхана «сокровенное название» 
указывает на нескольких лиц из племени «урянхана». Один из видных чингисханов-
ских представителей – эмир Субэдей-бахадура – был из племени урянхат. О том, что 
«урянхат» служило этническим именем, косвенно свидетельствует то, что сын Субу-
дей-бахадура носил имя Урянхата. Этноним «урянкат» сохранился в качестве само-
названия отдельных монголоязычных групп. Среди волжских калмыков был род 
урянхус. Якуты в торжественных случаях называли себя урянхай-саха. В последние 
столетия монголы называли всех тувинцев урянхами. В русских источниках термин 
«урянх», «урянхайцы» был заимствован у монголов, так же, как и термин «сойот». 



ТРИ КОЧЕВНИКА ЦЕНТРА АЗИИ  55 

 

прежнее наименование тувинцев – «сойоты», которое также воспри-
нималось негативно2. 

Переименование Урянхайского края в Танну-Тува улус (Танды 
Тыва) имело, безусловно, историческое значение: впервые на офици-
альном уровне была сформулирована и закреплена новая общеграж-
данская идентичность, основанная на общеэтническом компоненте – 
«Я танну-тувинец». 

В период ТНР начинается колхозное строительство. Известный ис-
следователь Тувы Н.А. Сердобов3 писал в своей книге, что коллективи-
зация явилась одним из главных условий формирования общности 
экономической жизни тувинцев и достижения социальной однородно-
сти аратских хозяйств. «Члены коллективных объединений осваивали 
новые профессии, связанные со строительством, земледелием, обще-
ственным животноводством. Вместо старых аальных общин в рамках 
коллективных объединений происходило формирование новых, каче-
ственно-отличительных общностей. Если аальные общины и террито-
риально, и экономически во многом были отделены друг от друга, и 
это определяло разобщенность аратов, то в колхозах последние уже 
были связаны между собой общей социалистической экономикой, 
единым производственным процессом <…> все это содействовало сло-
жению новой общности экономической жизни тувинцев» (Сердобов 
1971: 333–334). 

Одновременно с коллективизацией аратских хозяйств начинается 
постепенный переход их на оседлый образ жизни. Местом первичного 
оседания стали русские населенные пункты и вновь образованные в 
период ТНР хошунные, сумонные административные центры. Таким 
образом, колхозные поселки явились новыми экономическими и куль-
турными микроцентрами. 

В ноябре 1930 г. парламент Тувы принимает новую конституцию, в 
которой закрепляется иная идентичность, Тувинская Аратская Респуб-
лика (ТАР) – «государство трудящихся аратских масс, стремящихся к 
обеспечению некапиталистического развития страны» (История Тувы 
2007. Т. 2: 185). 

В словаре С.И. Ожегова значение слова «арат» – это «крестьянин-
скотовод», а в переводе с тувинского языка «арат» – это «народный»4. 
Арат – не этническая идентичность, не родовая, а социально-

 
2До конца ХIХ в. тувинцев в русской литературе называли сойотами, сойонами, а 

Туву – Сойотией. И это название сохранилось вплоть до начала ХХ в. В ходе обсужде-
ния проекта новой конституции Тувы в 1921 г. представитель оюнарского хошуна Де-
мир Чайгарсы внес предложение «уничтожить наименование сойоты». См.: Созда-
ние суверенного государства 1991: 80. 

3 Николай Алексеевич Сердобов приехал в Туву по личному приглашению поли-
тического лидера Советской Тувы Солчака Тока. В 1946 г. он возглавил Отдел народ-
ного образования Тувинского облисполком, а в 1951 г. стал директором Тувинского 
научно-исследовательского института языка, литературы и истории. Его перу при-
надлежит очень интересный роман «За хребтами Саянскими» (Кызыл, 1966). 

4 «Арат – в Монголии: крестьянин-скотовод» (Словарь русского языка 1991: 34); 
«Арат – народный» (Тувинско-русский словарь 1968: 65). 



56 Сибирский этнографический сборник. Вып. 11 

политическая. Арат – это свободный человек, прежде всего воин, ко-
торый готов защитить свой народ. 

В период ТНР начала формироваться новая национально-государ-
ственная культура. Важным этапом в этом процессе стало создание 
в 1930 г. национальной письменности, разработанной на основе ла-
тинской графики. В ее разработке участвовали советские ученые, 
среди которых был А.А. Пальмбах (Александр Пальмбах 1967) – бле-
стящий тюрколог, прекрасный знаток тувинского языка, писатель и 
переводчик. Велась массовая и очень успешная работа по ликвидации 
неграмотности среди тувинского населения. Особая роль в этом про-
цессе принадлежала школьному начальному образованию и воспита-
нию. Именно школа стала ключевым звеном в процессе воспитания 
«нового человека» и формировании новой идентичности. Строитель-
ство школ в ТНР было первым общим социальным делом, где осваива-
лись новые социальные и культурные практики. Сами тувинцы отно-
сились к строительству первых школ чрезвычайно трепетно, ибо они 
возводились на народные деньги, а в их строительстве принимали уча-
стие все жители аала (кочевое стойбище, объединяющее несколько 
родственных семей. – Н.М.). 

У нас, в Хондергее, собирались строить школу. Я был еще мал, но 
хорошо помню все, что тогда происходило. Каждое хозяйство прини-
мало в строительстве посильное участие: доставало какой-нибудь 
груз, выделяло доску. У кого не было своих коней или быков, выпол-
няли другую работу. Школу строили «всем миром», ничего за это не 
получали, бесплатно. 

В те времена мой отец председательствовал в нашем арбане (ад-
министративно-территориальная единица Тувы, или «десяти-
дворка», объединявшая десять домохозяйств. – Н.М.) и часто ночевал 
на Даштыг-Кужурге, где возводили школу: возился с материалами, 
наблюдал за работающими. 

<...> 
Вдруг отец вскочил на ноги и стал во что-то всматриваться. Я тоже 

взглянул в том направлении: к нам приближался всадник на черном 
коне с белой отметиной на лбу. Конь двигался как-то странно, вихля-
ясь по дороге из стороны в сторону. 

– Послушай, – сказал отец, по-моему, к хвосту лошади что-то при-
вязано. 

Наконец, всадник подъехал. Мы его узнали. Это был Сат Давын-
оол, навестивший однажды наш аал как раз в тот момент, когда нача-
лось лунное затмение. 

<...> 
– Что он такое за собой тащит? – спросил отец, глядя на Давын-

оола. 
<...> 



ТРИ КОЧЕВНИКА ЦЕНТРА АЗИИ  57 

 

– Да он бревно приволок! – вскричал отец. – Один конец проды-
рявил, арканом зацепил – и тянет по земле! Вот чудак! 

– Руби аркан! Лошадь оступится! – замахали руками рабочие. – 
Зашибешься! 

Но Давыд-оол только крепче уперся ногами в стремена. 

– Коней укрощал, неужели с бревнами не справлюсь? – засмеялся 
он и натянул поводья. 

Мне вдруг показалось, что наш старый знакомый похож на бога-
тыря из тех сказок, которые рассказывала бабушка. 

Черный конь попробовал встать на дыбы, но Давын-оол умело его 
осадил. 

– Принимайте подарок! – крикнул он, дернув аркан, которым 
было привязано бревно, продырявленное, словно нос у быка (Монгуш 
Кенин-Лопсан 2007: 230–231). 

 

Общеэтническая идентичность – «я гражданин республики Танну-
Тува» – все больше утверждалась как внутри республики, так и за ее 
пределами. Однако сами тувинцы идентифицировали себя скорее как 
«подданных нового государства», нежели как ее граждан. По всей ви-
димости, слово «гражданин» не соответствовало внутреннему понима-
нию арата и имело иное историческое значение, не отвечавшее требо-
ваниям прежней сословной империи (прежде всего китайской. – 
Н.М.). Регулирующим инструментом общественных отношений вы-
ступило новое право вместо прежней неограниченной власти назна-
ченного представителя (нойона, дужумета). Новым словом, опреде-
ляющим положение человека в обществе, стало «хамааты» (гражда-
нин), к которому араты отнеслись с большим недоверием и непонима-
нием. Так, например, пожилые люди к русским жителям Тувы обра-
щались со словами «хамааты» (гражданин) или «хамааты-кижи» (че-
ловек-гражданин). При этом под данным словом подразумевалось: 
учитель, инженер, строитель, механизатор, т.е. не тувинец, не местный 
житель. «Русских называли хамааты их родители. Когда Тува вошла 
в состав РСФСР, араты долгое время еще не получали документы. При-
езжие русские имели при себе документы – паспорт гражданина 
РСФСР, а имена приезжих ничего не значили на тувинском языке, по-
этому называли их просто – хамааты» (ПМА 3). 

Нарицательное значение слово «хамааты» приобрело в период 
коллективизации: именно хамааты-кижи вели учет скота в колхозе, 
принимали решение о том, сколько отчуждать крупного рогатого 
скота; в случае сокрытия привлекали к ответственности. Хамааты 
воспринимался как надзиратель, наподобие монгольского дужумета 
(местный чиновник исполнительной власти. – Н.М.). Но удивительно, 
что со временем данное слово постепенно утратило свой негативный 
оттенок и приобрело иной, позитивный смысл. Это связано прежде 
всего с тем, что роль «хамааты-кижи» в тувинской истории 



58 Сибирский этнографический сборник. Вып. 11 

чрезвычайно велика. Человек, который лечил больных людей, обучал 
тувинских детей грамоте, также относился к «хамааты»: 

…Однажды мама и ее сестры уговорили меня съездить на сельско-
хозяйственную опытную станцию в местечко Теве-Хая. Там, гово-
рили, пекут вкусный хлеб, и там есть большая водяная мельница, и 
живут русские. 

<...> 
Русских называли «хамаатылар». Мать наказала мне, что надо 

быть осторожным. У русских свои порядки жизни. 
<...> 
Переехали речку Чадан. ...Впереди виднелись дома, загорожен-

ные забором. «Зачем, – думаю, – нужно себя загораживать? У нас овец 
загораживают. А у них что? Потом понял, что вместо овечек там кар-
тошка посажена и другие овощи. Увидел русских, действительно, они 
все белые. <…> они ходят не так, как мы. Одеваются также по-другому. 

Подъехали к избе. Выходит хозяин из нее, видимо, услышал нас. 
Встретил нас дружелюбно. Дали нам хлеб, потом молоко. Было дей-
ствительно вкусно. 

Получив разрешение у хозяина, вышел из дома погулять и пона-
блюдать. Сначала походил вокруг дома, думаю, как бы не заблудиться. 
Потом чуть дальше пошел, дошел до водяной мельницы. Смотрю, кру-
тится огромное колесо, шумит и скрипит. Управляет ею большая пол-
ная белая женщина. Видел, как она по лестнице поднималась вверх. А 
сам думаю, наверное, она очень образованная, раз управляет такой 
махиной. Может быть, это первое впечатление от увиденного чуда, 
как мне казалось, подтолкнуло меня в детстве быть инженером (Он-
дар 2013: 6–7). 
 

Для ликвидации неграмотности среди тувинского населения по-
степенно создавались передвижные школы, которые работали на лет-
них стойбищах животноводов (чайлагах) в «красных юртах», но чаще 
всего под открытым небом, а также особые воспитательные учрежде-
ния – интернаты. Для подготовки первого отряда тувинских учителей 
широко практиковались краткосрочные курсы; издавался методиче-
ский бюллетень «В помощь учителю» (Сердобов 1971: 414). 

Несмотря на то, что большинство советских исследователей в фор-
мировании ТНР особое значение придавали классовой борьбе и соци-
альной революции в России (Сердобов 1971), именно этнический фак-
тор сыграл ключевую роль в ее создании. Исторический опыт суще-
ствования ТНР чрезвычайно важен, ибо он свидетельствует, что сам 
факт создания республики – это и есть выражение и реализация кол-
лективной этнической идентичности тувинского народа. В ее форми-
ровании большую роль сыграли не только социальные, политические 
процессы, но и конкретные исторические личности. Особая роль отво-
дилась школьному образованию, а личность учителя в этом процессе 



ТРИ КОЧЕВНИКА ЦЕНТРА АЗИИ  59 

 

стала ключевой5. Как правило, это была русская женщина, взявшая на 
себя высокую просветительскую миссию в формировании гражданина 
Тувинской Народной Республики. Не случайно в знак благодарности в 
2010 г. в столице республики, в г. Кызыле, был торжественно открыт 
памятник «Первым русским учителям Тувы»: 

Это дань благодарности многонационального народа Тувы па-
мяти первых русских учителей, по велению долга приехавших в да-
лекую чужую страну – Тувинскую Народную Республику. Памят-
ник дает нам возможность не только «материализовать», но и уве-
ковечить нашу искреннюю признательность, наше глубочайшее 
уважение этим истинным подвижникам просвещения. Их роль в 
становлении нашей республики выходит далеко за рамки развития 
школьного образования. Они не только учительствовали в самом 
высоком смысле этого слова, но и занимались социальным и про-
светительским служением. Учителя обучали не только грамоте, но 
и правилам этикета, а также новым для тувинцев навыкам ведения 
домашнего хозяйства, огородничеству, цветоводству, появились 
увлечения книгами, музыкой, театром6. 

Ачай (отец) – становление советского человека 
Новый этап формирования тувинской идентичности был связан со 

вступлением Тувы в состав СССР в 1944 г. Одним из важнейших фак-
торов ее развития стал переход к оседлости и коллективизация коче-
вых аратских хозяйств, что привело не только к унификации многих 
сторон быта, но и к стиранию ареальных форм традиционной куль-
туры, в том числе за счет преодоления родовой изоляции и значитель-
ного усиления общетувинской идентификации. В период коллективи-
зации и на заре построения совхозов появилась дополнительная ха-
рактеристика для самоопределения: род занятий и социальное поло-
жение, которое постепенно вытеснило этническую принадлежность 
человека на второй план. Скорее люди стали идентифицировать себя 
следующим образом: «Я механизатор», «Я рабочий», «Я чабан», «Я 
коммунист». В тот период начался сложный процесс формирования 
советского человека (советской идентичности). 

Известный исследователь Тувы С.И. Вайнштейн, резюмируя ос-
новные выводы, относящиеся к вопросам происхождения и историче-
ской этнографии тувинского народа, а также размышляя о характере 
современных этнокультурных процессов в советской Туве, писал: 
«Быстрое развитие социалистической экономики и культуры в Туве 
оказало очень существенное прогрессивное слияние на этнические 
процессы. Важнейшее значение для национальной консолидации 
имело государственное строительство. Расширение и укрепление 

 
5 Не случайно в тувинском языке слово «учитель» переводится как «башкы», что 

означает «первый (головной)». См.: Башкы (Тувинско-русский словарь 1968: 95). 
6 URL: Памятник первым русским учителям открыт // Центр Азии. 2010. № 40. 

URL: www.centrasia.ru/issue/2010/40/3582-pamyatnik-pervim-russkim-uchitelyam. html. 



60 Сибирский этнографический сборник. Вып. 11 

экономических и культурных связей между отдельными районами 
способствовало преодолению былой разобщенности отдельных ло-
кальных групп тувинцев» (Вайнштейн 1969: 42; 1972). 

В 1971 г. было опубликовано монографическое исследование 
Н.А. Сердобова «История формирования тувинской нации». В книге 
дан детальный анализ истории формирования тувинской нации (ту-
винской идентичности. – Н.П.), показана особая роль государства, ее 
институтов, в том числе и школьного образования, в советской Туве. 
Автор монографии, в частности, пишет: «Развитие социалистической 
промышленности, победа колхозного строя, полное утверждение со-
циалистической собственности на средства производства – все это рас-
сматривается как материальная основа для преодоления частнособ-
ственнической психологии, для воспитания всего населения Тувы 
в духе коллективизма, советского патриотизма и пролетарского интер-
национализма, иначе говоря – для сложения нового духовного облика 
тувинцев» (Сердобов 1971: 479). 

В настоящее время в общественном и гуманитарном пространстве 
происходит переосмысление советского исторического опыта. Часть 
национальной элиты оценивает этот исторический этап достаточно по-
ложительно, чему свидетельствует опубликованная книга «Созидатели 
советской Тувы. Чтобы помнили…» (2017): «Созидатели Советской 
Тувы – кто это? Это те, кто участвовал в создании системы? Не только и 
не столько. Это просто те люди, которые много сделали, чтобы Тува про-
цветала <…> Мы живем в домах, которые ими построены, ходим в ап-
теки, которые создавала Галина Федорова, посещаем театр, который за-
планировал Матпа Хомушку, слушаем музыку, которую написал Рости-
слав Кенденбиль, читаем книги по истории, написанные Юрием 
Аранчыном. Человек, который не знает своей истории, жалок. Но го-
раздо более жалок тот, кто не испытывает благодарности к создателям 
(созидателям. – Н.М.)» (#Тува24 Созидатели Советской Тувы 2018). 

В советской Туве утверждалась наднациональная, общеграждан-
ская идентичность – советский человек – и значительно нивелирова-
лась этническая идентичность. Вместе с тем распад прежней советской 
системы явился основной причиной глубокого кризиса тувинской 
идентичности в современной Туве. Разрыв культурной преемственно-
сти «настоящего арата» и «гражданина» в традиционной системе цен-
ностей явился фактором «маргинализации» молодого поколения, по-
явления поколения так называемых манкуртов. 

Проблема «манкуртства» в современной Туве 
Сложный процесс формирования новой идентичности в тувинском 

обществе связан прежде всего с распадом прежней социальной струк-
туры некогда единого государства – СССР. До сих пор распад совет-
ского государства имеет большие социально-экономические послед-
ствия. В этой связи огромное число людей, вне зависимости от уровня 
образования, вынуждены были заниматься традиционными формами 
хозяйствования. Однако основная проблема заключается в том, что 



ТРИ КОЧЕВНИКА ЦЕНТРА АЗИИ  61 

 

наиболее активное молодое поколение городской и сельской моло-
дежи не было приспособлено к кочевой форме жизни, ибо многие из 
них уже утратили прежние ее навыки. А главное, в современном ту-
винском обществе образ кочевника-арата не является престижным, 
кочевник воспринимается как нечто отсталое, т.к. он вынужден жить 
на пенсию своих родителей или на социальные пособия (материнский 
капитал, детские пособия и т.д.). 

В настоящее время со стороны правительства Тувы делается по-
пытка изменить кризисную социально-экономическую ситуацию, 
например, в республике существует долгосрочная программа «Кыштаг 
(стойбище. – Н.М.) для молодой семьи», в рамках которой сельская 
молодежь имеет возможность на льготных условиях организовать свое 
овцеводческое хозяйство и построить личную усадьбу. Однако крите-
рии получения ссуды в банке для реализации этого проекта доста-
точно жесткие, и многие молодые семьи, получив денежную под-
держку, не смогли вовремя расплатиться по текущим платежам взятых 
кредитов. Современная тувинская молодежь не только не имеет навы-
ков кочевой жизни, но и базовых навыков регулирования взаиморас-
четов в финансово-кредитной сфере. 

Вместе с тем исторический опыт показывает, что именно кочевое 
хозяйство как самоорганизованная социальная структура являлось ос-
новой существования тувинского народа. Так, в традиционной тувин-
ской культуре мальчик к трем годам уже имел маленькое стадо, полу-
ченное от своих родственников как дар при первой стрижке волос; 
к шести годам он должен был уже крепко сидеть на лошади и мог ска-
кать галопом без седла, а иногда и побеждать на скачках; к восьми го-
дам – стрелять из ружья без промаха, а к двенадцати годам, обзаведясь 
свои хозяйством, мог уже жениться и ставил свою отдельную юрту. Ва-
жен тот факт, что ребенок к двенадцати годам становился вполне са-
мостоятельным членом общества и выступал как самостоятельный 
субъект хозяйствования. Именно родители и близкие родственники 
постепенно готовили своих детей к взрослой жизни, подключали их к 
социальным отношениям в традиционном обществе. Известно, что 
дети, которые прошли хорошую школу традиционного домашнего вос-
питания, позже успешно получали среднее и средне-специальное, а 
иногда и высшее образование. 

Что касается девочек, то они так же, как и мальчики, в двенадцать 
лет становились самостоятельными: могли ухаживать за животными, 
вести домашнее хозяйство, обучать детей. До сих пор в современном 
тувинском обществе профессия учителя, ветеринара или фельдшера 
высоко ценится и является ключевой специализацией для традицион-
ного быта. 

В среде городской молодежи из социально неблагополучных семей 
проявляются крайние формы этнической изоляции. Потеря связи по-
колений, разрыв культурной преемственности опыта «настоящего 
арата» в традиционном контексте быта является основной причиной 
маргинализации молодежи и увеличения уровня криминала среди 



62 Сибирский этнографический сборник. Вып. 11 

молодого поколения современной Тувы. Не секрет, что для полноцен-
ной адаптации к современному миру молодому человеку необходимо 
больше усилий, чтобы поступить в престижный институт и получить 
соответствующее высшее образование. К сожалению, уровень подго-
товки в средней школе не позволяет абитуриенту самостоятельно по-
ступить в престижные российские учебные заведения, к тому же и язы-
ковой барьер существенно увеличился по сравнению с поздним совет-
ским периодом. Данное обстоятельство показывает, что в постсоветской 
Туве появилось целое поколение молодых людей, не имеющих навыков 
традиционного аратского хозяйствования и не адаптированных к совре-
менным рыночным социально-экономическим условиям. Впослед-
ствии это стало главной причиной кризиса личностной идентичности. 

Традиция как среда формирования и сохранения 
тувинской идентичности – сын (оглу) 

Анализируя жизненный опыт кочевников или просто описывая со-
бытия далеких времен в прошлом, мы часто оперируем такими поня-
тиями, как «традиционная культура», «традиционный образ жизни». 
Безусловно, традиция – это положительный результат длительного 
исторического опыта, устойчивого существования сообщества людей, 
она может всегда оказаться инструментом решения многих проблем в 
современном мире. Однако в быту современного тувинского кочев-
ника мы порой не можем найти ничего из «традиционной культуры»: 
бензиновый генератор, спутниковое телевидение, сотовая или спутни-
ковая связь, одежда, посуда, вещи – все современное, и пользуются 
этим так же, как и в городской среде. 

В одной из своих экспедиционных поездок, будучи в гостях, я уви-
дела настоящий аркан, висевший на стене юрты слева от входа: огром-
ный моток толстой кожаной веревки. Хозяин рассказал, что он получил 
его от дедушки (кырган-ачай). Во времена его дедушки мужчины с лег-
костью бросали этот аркан и ловили коня, аркан передавался по наслед-
ству как дань памяти. В настоящее время современный тувинский ко-
чевник пользуется динамическими веревками альпинистов, весьма лег-
кими и прочными. Если внимательно посмотреть, то обнаружишь, что 
в хозяйстве кочевника с большой эффективностью применяются плоды 
цивилизации. Где же тогда традиция? Может быть, она скрыта в чем-то 
другом: в образе действия, в иных смыслах и стилях? Видно, как кочев-
ник с удивительной точностью и легкостью бросает аркан на шею коня 
и ловит его, а жена кочевника с чрезвычайной аккуратностью наливает 
чай в современную пиалу и подает с особым утонченным жестом. Тра-
диция и есть образ действия, это отношение к предмету действия, не-
важно, какой формы предмет и из какого он времени. Традиция всегда 
отвечает на вопрос не «что?», а «как?». Как быть, как делать, говорить, 
любить, воспитывать детей и уважать старших. В этом смысле традиция 
является бесценным социальным и культурным опытом и отправной 
точкой при формировании идентичности личности. 



ТРИ КОЧЕВНИКА ЦЕНТРА АЗИИ  63 

 

Отдаленность от больших культурных центров, самобытное сосу-
ществование в компактной группе в экстремальных природных усло-
виях сформировали чрезвычайно устойчивую и многогранную си-
стему ценностей, которая «почти» не подлежала изменениям: «Мой 
отец в тайге – охотник, в поле – пахарь и пастух, в битве – храбрый 
воин, дома – любящий муж и отец. Люди, которые считают нас отста-
лыми – ни дня не продержатся в нашей среде. Мне не нужны царства 
или деньги, я просто хочу пасти лошадей в степи... И крик степного 
орла – моя колыбельная» (ПМА 4). 

В настоящее время современные технологии изменили жизнь ту-
винца. Любой человек, который пользуется достижениями современ-
ных технологий, покупая (инвестируя) и потребляя, явно или косвенно 
участвует в развитии технологического процесса: «Мы – это тувинцы 
(тыва-кижи), которые носят европейскую одежду, ездят на западных 
машинах, с удовольствием смотрят голливудские блокбастеры, но 
помнят, что есть свое тувинское и можно всегда вернуться к себе. В 
этом смысле надо учиться у японцев, которые прекрасно сохранили 
свои традиционные ценности при невероятном развитии технологий, 
с легкостью перенимая все правила современного мира» (ПМА 5). 

Современный мир чрезвычайно сложен, глобализация и высоко-
технологичные средства коммуникации значительно ускорили обще-
ние и расширили его границы. В настоящее время перед современным 
тувинским кочевником стоит очень непростой выбор: сохранить свой 
традиционный уклад жизни, опираясь на современные технологиче-
ские новшества, или использовать «традицию» лишь как «наследие 
предков», где опыт передается не столько через личные практики, 
сколько через знания об этом опыте (институты). Действительно, что 
легче для человека, получить ключи от дома в виде наследия (наслед-
ство) или научиться строить дом своими руками, осознавая, что для 
него это станет главным смыслом всей жизни? Этот вопрос остается во 
многом открытым, и на него может дать ответ только сам кочевник: 
«Перемены не всегда к лучшему для нас <...> Жизнь там, вдали от 
нашего очага – не наша жизнь, там граница между добром и злом раз-
мыта. Что бы ни случилось, надо быть благодарным и проявлять долж-
ное уважение духам нашей земли, тайги, рек и гор. Пока высокие Са-
яны защищают нас от ветра (перемен), мирно пасутся на зеленых лугах 
наши стада, журчит чистый ручей рядом с нашей юртой и горит огонь 
в очаге – мы есть и останемся. В колыбели родной природы под убаю-
кивающими звуками горлового пения скачет все тот же кочевник, при-
нимающий в меру все новое, цепляясь за седло и крепко держась за 
вожжи лошади» (ПМА 6). 

Осознание себя – сложный, а в отдельных моментах жизни и бо-
лезненный процесс, в какой-то степени это и самозащитный слой 
«одежды», в которую человек может в нужное время одеться и кото-
рую в то же время легко снять с себя. Но вместе с тем тот древний ко-
чевой дух остается и поныне. 



64 Сибирский этнографический сборник. Вып. 11 

В двадцатом столетии тувинский кочевник (дедушка – кырган-
ачай, отец – ачай и сын – оглу) прошел очень непростой путь поиска 
себя, своего рода, своей страны, но вместе с тем сохранилось его глу-
бинное осознание «Мен – тыва мен» – «Я – тувинец»: 

На оваа самого священного перевала 
возложил камень, молясь, 

святые вершины Танды, Саян 
Белым молоком обрызгал я — тувинец. 

Я – тувинец, 
Сын вечно заснеженных гор, 

Я – тувинка, 
Дочь страны серебряных рек7. 

СПИСОК ИСТОЧНИКОВ И ЛИТЕРАТУРЫ 

ПМА 1 – Полевые материалы автора. Абакан – Кызыл, Республика 
Тыва. 

ПМА 2 – Полевые материалы автора 2016 г. Кызыл, Республика Тыва. 
Информант: человек 48 лет, служащий (интервью записано в июне 
2016 г.). 

ПМА 3 – Полевые материалы автора 2016 г. Кызыл, Республика Тыва. 
Информант: пожилой человек, пос. Ишкин (интервью записано в июне 
2016 г.). 

ПМА 4 – Полевые материалы автора 2016 г. Информант: пожилой че-
ловек, пос. Ишкин (интервью записано в июне 2016 г.). 

ПМА 5 – Полевые материалы автора 2016. Кызыл, Республика Тыва 
(интервью с молодым человеком, студентом 3 курса Тувинского государ-
ственного университета, май 2016 г.). 

ПМА 6 – Полевые материалы автора 2016 г. Пос. Ишкин, Республика 
Тыва. Информант: бабушка Онмаадар из Чадана, 83 года (интервью запи-
сано в июне 2016 г.). 

Айыжы Е.В. Тувинцы Кобдинского аймака Монголии: этничность и 
культура. Кызыл: Тувинское кн. изд-во, 2007. 

Александр Пальмбах – писатель и человек: к 70-летию со дня рожде-
ния / сост. М.А. Хадаханэ. Кызыл: Тувинское кн. изд-во, 1967. 

Аранчын Ю.Л. Исторический путь тувинского народа к социализму. 
Новосибирск: Наука, Сибирское отделение, 1982. 

Вайнштейн С.И. Происхождение и историческая этнография тувин-
ского народа: Автореф. дисс. … докт. ист. наук. М., 1969. 

Вайнштейн С.И. Историческая этнография тувинцев: проблемы ко-
чевого хозяйства. М.: Наука, 1972. 

Верещагина Т.Е. Эккендей. Абакан: Хакасское кн. изд-во, 2004. 
Государственный гимн Республики Тыва. Мен Тыва – Мен – Я туви-

нец» // Тувинская правда. 2011, 13 августа. № 85. 
Даржа В.К. Лошадь в традиционной практике тувинцев кочевников. 

Кызыл: ТувИКОПР СО РАН, 2003. 

 
7 Слова из гимна Республики Тыва (Государственный гимн Республики Тыва 

2011). 



ТРИ КОЧЕВНИКА ЦЕНТРА АЗИИ  65 

 

Дацышен В.Г. Сафьянов – «свободный гражданин свободной Си-
бири» // Енисейская провинция. Вып. 1. Красноярск, 2004. 

История Тувы: в 3 т. / под общ. ред. В.А. Ламина. Новосибирск: Наука, 
2007. 

Конституция Тувы 1921–1993: Сборник. Кызыл, 1993. 
Ламажаа Ч. Очерки современной тувинской культуры. СПб.: 

Нестор – История, 2021. 
Моллеров Н.М. История советско-тувинских отношений (1917–

1944 гг.): Монография. М.: б.и., 2005. 
Монгуш Б. Угнетенные араты, соединяйтесь: символы тувинской гос-

ударственности 1921–1944 // Родина. 2014. № 7. С. 59–65. 
Монгуш Кенин-Лопсан. Небесное зеркало. Книга сказок, преданий, 

рассказов и повестей. Новосибирск: Новосибирское кн. изд-во, 2007. 
Москаленко Н.П. Составляющие тувинской национальной культуры: 

культура этническая и культура национально-государственная // Иден-
тичность и конфликт в постсоветских государствах: Сб. статей / под ред. 
М.Б. Олкотт и др. М.: Внешторгиздат, 1997. С. 418–432. 

Москаленко Н.П. Историческая память как фактор этнокультурной 
границы в Республике Тыва // Социальная и культурная дистанция: опыт 
многонациональной России / авт. проекта и отв. ред. Л.М. Дробижева. М.: 
Институт социологии, 1998. С. 167–191. 

Москаленко Н.П. Этнополитическая история Тувы в ХХ веке. М.: 
Наука, 2004. 

Москаленко Н.П. Русские защитники Урянхая: Алексей Турчанинов и 
Иннокентий Сафьянов в истории Тувы // Родина. 2014. № 7. С. 30–33. 

Москаленко Н.П. Тувинская Народная Республика как фактор форми-
рования новой тувинской идентичности // Вопросы истории. 2018. № 2. 
С. 99–108. 

Москаленко Н.П. Метаморфозы «тувинского поля» // Антропологи-
ческий вестник. 2023. № 1. С. 31–41. 

Ондар Ч.-Д.Б. Путь инженера. Кызыл: б.и., 2013. 
Сарыг-оол С.А. Повесть о светлом мальчике. М.: Современник, 1974. 
Сафьянов И. Тува в прошлом. Т. 1. Художественное творчество тувин-

ского народа: Фотоархив. М.: б.и., 2012. 
Сердобов Н.А. За хребтами Саянскими. Кызыл: Тувкнигоиздат, 1966. 
Сердобов Н.А. История формирования тувинской нации. Кызыл: Ту-

винское кн. изд-во, 1971. 
Словарь русского языка / под ред. С.И. Ожегова. М.: Русский язык, 1991. 
Создание суверенного государства в Центре Азии: протоколы хуралов 

1921 года: к 70-летию образования Республики Танну-Тува улус / сост. и 
авт. введения В.А. Дубровский. Село Бай-Хаак: б.и., 1991. 

Созидатели советской Тувы. Чтобы помнили… / Культурный фонд 
имени Кужугета Шойгу, Тувинский институт гуманитарных и приклад-
ных социально-экономических исследований; отв. ред. М.М. Харунова. 
Кызыл: б.и., 2017. 

«Тувинско-русский словарь / под ред. Э.Р. Тенишева. М.: Советская 
энциклопедия, 1968. 

#Тува24 Созидатели Советской Тувы // Телеканал «Тува 24». 2018, 14 
марта. URL: https://vk.com/video-54122259_456240122. 



 

 

Мочалова Мария Алексеевна 

 
РАЗВИТИЕ СЕТИ 

ЗДРАВООХРАНЕНИЯ НА ТАЙМЫРЕ  
В СОВЕТСКОЕ ВРЕМЯ:  

МОДЕРНИЗАЦИЯ И НОВЫЙ БЫТ 
 

«Всякий, кто хоть немного знаком с жизнью нашего Севера, знает, 
что вся обстановка, окружающая туземца, как будто нарочно рассчи-
тана на то, чтоб он легче заболел, а заболевши, не вылечился», – пи-
сала этнограф Л.Н. Доброва-Ядринцева, одной из первых после рево-
люции исследовавшая положение коренных народов Туруханского 
края и участвовавшая в обсуждении «путей к новому быту», по кото-
рым государство планировало вести людей в советское будущее (Доб-
рова-Ядринцева 1928: 49). «Воспитание гражданина» из арктического 
кочевника для его полномерной интеграции в хозяйственные системы 
молодого советского государства было напрямую связано с сохране-
нием жизни и здоровья этого человека, однозначно признанного «от-
сталым», но обладающим безграничным потенциалом превращения в 
«тотального пролетария» в силу своего такого же «тотального угнете-
ния» (Слезкин 2008: 173). При этом малая численность коренных жи-
телей «северных окраин» объяснялась тогда прежде всего «условиями 
существования и быта» – а потому, если их изменить, люди «несо-
мненно в своем большинстве будут увеличиваться в своей численно-
сти» (Доброва-Ядринцева 1928: 49)1. 

Весь процесс сохранения жизни и здоровья коренного населения 
Севера, который в конечном счете должен был привести к общему 
улучшению уровня жизни и благополучия, стал осуществляться через 
централизованную систему советских медицинских учреждений, по-
добных которым ранее в тундре не было. Исследование взаимодей-
ствия индигенного мышления с совершенно новыми практиками, про-
пагандируемыми государством, которые, помимо прочего, касались и 
обращения с собственным телом, кажется возможным в рамках ком-
плексного междисциплинарного изучения с опорой на разнообразные 

 
1 Большевики подчеркивали, что вымирание туземцев носило не «естественный, 

физиологический», а социальный характер (Бутурлин 1929: 34–35). 



РАЗВИТИЕ СЕТИ ЗДРАВООХРАНЕНИЯ НА ТАЙМЫРЕ  67 

 

кейсы разных районов проживания коренных народов Севера. В дан-
ной статье предпринята попытка разобраться с несколькими составля-
ющими вопросами данной обширной темы и представлены некоторые 
итоги работы над проблемой развития сети здравоохранения и произ-
водства нового опыта взаимодействия с советской медициной у корен-
ного населения п-ва Таймыр в 1920–1980-е гг. Хронологические рамки 
задаются началом «культурного строительства» на Таймыре (1919–
1920-е), когда после прихода советской власти Революционный комитет 
развернул в Дудинке активную работу, и концом 1980-х гг. – временами 
перестройки и последними годами существования СССР. 

В целом все мероприятия советской власти из различных «рубрик» 
национальной политики вроде «культуры», «просвещения», «здраво-
охранения» в своей основе имеют стремление выстроить на Таймыре, 
как и в других отдаленных экстремальных ресурсных регионах, в сооб-
ществах коренных народов (долган, ненцев, нганасан, энцев и эвен-
ков) новую систему хозяйствования и быта, удовлетворяющую за-
просы государства. В эту систему так или иначе были вписаны и тра-
диционные практики, которые подверглись отбору по принципу, кото-
рый может быть обозначен как «добрые традиции и вредные пере-
житки», а также были просеяны через сито партийных установок по 
обнаружению «классовых врагов» (преимущественно в случае лечеб-
ных практик – шаманов и шаманствующих). Развитие учреждений 
здравоохранения, образования и культуры вместе с многоуровневой 
пропагандой новых паттернов поведения и бытовых привычек, а 
также непосредственное переустройство основ ежедневной деятельно-
сти стали основой стратегии активного вовлечения всеми доступными 
способами местного коренного населения в строительство нового об-
щества и функционирование его новых институтов. 

Хронология возникновения медицинских учреждений, их разме-
щение, капитальное строительство, данные по хозяйственному учету, 
количеству пациентов и врачебного персонала, описания различных 
проблем в работе медиков были выявлены в фондах архивов (преиму-
щественно Таймырского архива, далее – ТА), при полевых исследова-
ниях2 и с опорой на научные публикации советских и российских ис-
следователей разных лет. 

Одним из наиболее ранних исследований, в котором, наряду с дру-
гими проблемами, были достаточно подробно освещены вопросы раз-
вития социальной инфраструктуры в регионах проживания коренных 
народов Севера в первой половине XX в., является труд М.А. Сергеева 
«Некапиталистический путь развития малых народов Севера» (1955). 
Раздел «Здравоохранение» помещен в главе, посвященной первым 
мерам по «приобщению малых народов к советскому строю и подъему 
их хозяйства и культуры», что отражает воспитательную и 

 
2 Интервью с представителями коренных народов, живущими в Дудинке и посел-

ках Таймырского Долгано-Ненецкого р-на Красноярского края проводились в рамках 
экспедиций в 2021 и 2022 гг. 



68 Сибирский этнографический сборник. Вып. 11 

просветительскую логику всех мероприятий и исключительно поло-
жительную их оценку исследователем. В тексте не представлены кон-
кретные сюжеты, касающиеся Таймыра, но дана общая характери-
стика истории развития здравоохранения в регионах проживания ко-
ренных народов. 

Более поздние публикации по итогам комплексных исследований 
по этнографии коренных малочисленных народов Таймыра проводи-
мых в 1960–1970-е гг. (именно на этот период приходится активизация 
исследований региона), касались развития медицинской инфраструк-
туры в возникших населенных пунктах. По большей части эти работы 
подтверждали высокие достижения советской власти в сфере развития 
социальной инфраструктуры в районах проживания переводимых на 
оседлость кочевников3. Многие подобные исследования проводились 
одновременно с организацией деятельности медицинских учрежде-
ний и другими мероприятиями органов власти, поэтому они содержат 
большое количество фактических данных, в том числе полученных 
при общении как с представителями коренного населения, так и с ме-
дицинскими работниками. Особенно ценны публикации, в которых 
нашли отражение суждения самих коренных северян о новых для них 
клинических практиках. Поскольку такого рода материалов очень 
мало, нарративное пространство историй о советской медицине на Се-
вере сформировано в основном медиками, почти всегда приезжими. 
Этим объясняется тот факт, что большинство публикуемых сегодня ра-
бот по истории советского здравоохранения на Севере продолжает фу-
кольдианскую логику исследования пространства клиники через изу-
чение врача, его позиции власти, паттернов принятия решений и т.п., 
оставляя пациента во многом лишенным субъектности (Михель 2019). 

Рассматриваемая проблема формирования опыта взаимодействия 
представителей коренных малочисленных народов Таймыра с совет-
ской медициной в рамках «культурного строительства» является 
также частью междисциплинарного дискурса медицинской антропо-
логии. В России это направление получило активное развитие 
в начале XXI в., в значительной степени благодаря исследованиям 
В.И. Харитоновой и группы медицинской антропологии ИЭА РАН. По-
следние годы в России в понятие «медицинская антропология» 
обычно включают три направления: одно из них представлено меди-
цинской, физической и/или биологической антропологией; два дру-
гих – медицинской этнографией и медицинской социокультурной ан-
тропологией, к которой примыкает социология медицины (Харито-
нова 2015: 6–7). В наиболее близком к данному исследованию про-
блемном поле изучаются представления и практики, относящиеся к 
тому, что принято называть народной или традиционной медициной 
(Батьянова 1999; Григорьева 2012), к опытам заболевания и врачева-
ния (Михель 2015), к столкновению коренных народов с 

 
3 См., напр.: Долгих, Файнберг 1960; Бычкова 1963; Еремина 1971; Васильев, Сим-

ченко 1971; Носов 1972; Попов 1984 и др. 



РАЗВИТИЕ СЕТИ ЗДРАВООХРАНЕНИЯ НА ТАЙМЫРЕ  69 

 

«колониальными» болезнями и эпидемиями (Содномпилова 2016; Ро-
манова, Степанова 2021) и многие другие вопросы, хотя Таймыр как 
регион не становился центральной темой подобных исследований. 

В отношении коренных народов Севера вопросы, разрабатывае-
мые в рамках медицинской антропологии, зачастую связаны с мифо-
логическими представлениями, индигенным мышлением и шаманиз-
мом, которые, в свою очередь, изучались в ходе комплексных этногра-
фических исследований на протяжении всего XX в. (Shirokogoroff 1935; 
Гурвич 1974; Иохельсон 2005). Представления о болезнях, эпидемиях, 
заражении и излечении у коренных народов Таймыра также находили 
отражение в изучении системы мировоззрений, культовых практик и 
фольклора (Долгих 1976; Грачева 1983; Симченко 1996; Добжанская 
2020). 

В конце XX – начале XXI в. проблема изучения индикаторов и фак-
торов здоровья, а также современных (сохранившихся и/или транс-
формировавшихся) практик здоровьесбережения у коренных народов 
стала частью исследований современного положения северных сооб-
ществ, описания перспектив их развития и адаптации к природным, 
социальным и техногенным трансформациям. Эксперты из числа 
представителей коренных народов также работали в этом направле-
нии. Нельзя не отметить публикации врача, политика и индигенной 
исследовательницы Чукотки Л.И. Абрютиной (1999, 2013), касающи-
еся как современных вопросов, так и анализа данных медицинской 
статистики советского периода. При постановке некоторых проблем 
мной также использовались материалы Е.А. Пивневой, опубликован-
ные в независимом экспертном докладе ИЭА РАН «Современное по-
ложение и перспективы развития коренных малочисленных народов 
Севера, Сибири и Дальнего Востока» (2004) в разделе «Здоровье и ме-
дико-социальные проблемы». В основе этой публикации лежит под-
ход, помещающий в центр исследования столкновение народов Севера 
с «индустриальной цивилизацией» и итоги его влияния на уровень 
здоровья людей. 

Следует отметить, что по итогам изучения историографических ис-
точников создается впечатление, что комплексного исследования ис-
тории развития системы здравоохранения и производства нового 
опыта взаимодействия с клиникой у представителей коренных наро-
дов Таймыра пока не было проведено. В данной работе предпринима-
ется попытка подступить к этой проблеме. Стоит также сказать, что 
в моем исследовании не приводится специальный анализ индигенных 
представлений о болезнях и методах борьбы с ними, т.к. эта задача тре-
бует отдельного внимания. При этом далее рассмотрены некоторые 
сюжеты, иллюстрирующие осмысление практик взаимодействия 
представителей коренных сообществ с советской медициной в рамках 
традиционных представлений. Как точно отмечает С.П. Батьянова, 
традиционные способы предупреждения заболеваний и борьбы с 
ними неразрывно связаны с системой мировоззрения, где 



70 Сибирский этнографический сборник. Вып. 11 

искусственное разделение на «рациональное» и «иррациональное» 
неуместно: система, которая веками обеспечивала выживание в экс-
тремальных условиях, формировалась через последовательные этапы 
«эмпирического поиска» (Батьянова 1999: 45). 

1920–1940-е гг. 
Исследование начального этапа взаимодействия коренных мало-

численных народов Севера с советской системой здравоохранения 
представляется важным этапом, на котором необходимо выявить осо-
бенности восприятия этих народов большевиками, стремившимися 
«спасти их от угасания» (Богданов 1929: 183), и определить условия 
становления государственной политики в сфере охраны их здоровья. 
После 1917 г. и до образования СССР в 1922 г. проблемы «малых наро-
дов Севера» (называемых так для того, чтобы отличать их от «автоном-
ных» и «активных» соседей – например якутов-саха) и возможности 
промышленного освоения этого региона еще не находились в зоне 
внимания государственных органов. По выражению Юрия Слезкина, 
«Сталину и его конторе было чем заняться и без северян» (Слезкин 
2008: 165), хотя рассмотрение проблем малочисленных жителей высо-
ких широт входило в компетенции Народного комиссариата по делам 
национальностей. После создания СССР управление делами нацио-
нальностей было передано новому союзному законодательному ор-
гану, что привело как к прекращению существования самого Нарком-
наца, так и к исчезновению в юридическом плане «племен северных 
окраин», которые не имели автономий и представительств в прави-
тельственных органах, а потому оставались как бы в слепой зоне для 
государства. Однако с учреждением в 1924 г. Комитета содействия 
народностям северных окраин (коротко – Комитета Севера) коренные 
малочисленные народы Севера оказались под более пристальным вни-
манием правительства. Отмечу, что М.А. Сергеев, критически подхо-
дивший к некоторым проектам членов Комитета Севера, считал оши-
бочным мнение своих современников о том, что национальное строи-
тельство и в целом развитие инфраструктуры в данных регионах нача-
лось только с образованием самого Комитета (Сергеев 1955: 213). Он 
подчеркивал постановку Наркомнацем «исчерпывающих задач» и до-
стижение высоких целей, однако, описывая региональные ситуации, 
признавал, что красноярский Север был охвачен советским влиянием 
совсем незначительно (Там же: 219), поэтому говорить о каких-либо 
«заслугах» этого органа в отношении Таймыра мне кажется затрудни-
тельным. 

В основе политики Комитета Севера лежала идея об образовании и 
воспитании представителей коренных народов, которые, по мнению 
его партийных членов, все без исключения были жертвами нищеты и 
угнетения. Общие взгляды членов Комитета, многие из которых явля-
лись этнографами (в числе активных «комитетчиков» были В.Г. Бого-
раз и Л.Я. Штернберг), отчасти можно назвать протекционистскими, а 
саму работу – своеобразным активизмом и «миссионерством» 



РАЗВИТИЕ СЕТИ ЗДРАВООХРАНЕНИЯ НА ТАЙМЫРЕ  71 

 

(Слезкин 2008: 184) новой советской культуры. При этом основой для 
такого «проповедования» культуры и нового быта должно было стать 
всестороннее изучение сообществ северян, а устроение их жизни в мо-
лодом государстве – ненасильственным, учитывающим их хозяйствен-
ные практики, родовые и семейные отношения, а также, по мере воз-
можностей, культурные традиции, если те не содержали в себе глубо-
ких противоречий новой идеологии. Впрочем, именно этот последний 
пункт, касающийся культурных традиций, и стал камнем преткнове-
ния для всей деятельности Комитета. 

Восприятие работниками Комитета Севера индигенного населения 
так или иначе основывалось на суждениях руководства страны об «от-
сталости малых народов» в различных ее формах. Однако само опре-
деление этой «отсталости» можно уложить в несколько слов: «грязь, 
невежество, алкоголизм и угнетение женщины» (Слезкин 2008: 180). 
Решение каждой из этих проблем, как в работе Комитета Севера, так и 
далее после его упразднения в 1935 г., в целом на протяжении большей 
части XX в. было связано с общим процессом просвещения и улучше-
нием базового уровня жизни людей через решение более узких вопро-
сов, связанных с бытовыми практиками и приобретением нового соци-
ального и хозяйственного опыта. Так, к примеру, сам процесс «борьбы 
с грязью» был связан с объяснением понятий гигиены и убеждением, 
что именно соблюдение санитарных норм поможет с выздоровлением 
от многих недугов, а изменения в социальном положении женщин от-
ражаются и на их здоровье, протекании беременности, выживаемости 
матерей и детей и т.п. 

Первые этапы работы Комитета Севера в сфере охраны здоровья 
северных кочевников связаны с поддержкой деятельности отрядов 
Красного Креста РСФСР, отправившихся в отдаленные районы тундры 
и тайги в 1924 г. По данным М.А. Сергеева, в 1924–1927 гг. проводилось 
первое широкомасштабное медико-санитарное обследование групп 
коренных народов Севера, охватившее широкие территории (Сергеев 
1955: 291–292), однако Таймыр обследован не был. По сообщениям 
Л.Н. Добровой-Ядринцевой, на Таймыре медицинские отряды рабо-
тали в 1928 г. в низовьях Енисея и восточнее по рекам Хатанга и Авам 
(Шнейдер, Доброва-Ядринцева 1928: 105). Характер их деятельности 
во многом определил общий вектор медицинского обслуживания се-
верных кочевников на ближайшие десятилетия: врачебный персонал 
в первую очередь проводил медико-санитарные обследования населе-
ния для выявления распространенных заболеваний и сбора информа-
ции для последующей организации медпомощи. Комитет Севера 
утверждал, что «в дореволюционное время туземные северные районы 
не видели ни одного медицинского квалифицированного работника», 
а данные о состоянии здоровья и гигиены были построены «лишь на 
предположениях» и не соответствовали действительности (Богданов 
1929: 183–184). 



72 Сибирский этнографический сборник. Вып. 11 

Советские медики, отправившиеся работать на Таймыр, подтвер-
ждали данные о том, что до революции государственная медицинская 
помощь населению оказывалась бессистемно и ограниченно, а боль-
ничных учреждений как таковых не существовало: «2–3 раза в год 
фельдшер с Туруханска объезжал по станкам жилища купцов, кулаков, 
шаманов и оказывал им услуги. Беднота же не могла заплатить и оста-
валась без врачебной помощи» (ТА 6. Л. 28). Этим же фактом в отчетах 
системы здравоохранения Таймыра объясняется высокая смертность: 
несмотря на высокую рождаемость, смертность как матерей, так и но-
ворожденных была частым явлением. Также большой опасностью 
были эпидемии различных болезней: «Старожилы Усть-Енисейского 
района по сих пор помнят эпидемию оспы в 1906 году, когда в низовьях 
Енисея вымерла третья часть всего населения, в последующие годы 
были повальные эпидемии гриппа (испанка)» (Там же. Л. 91). Упоми-
наются также тяжелейшие эпидемии натуральной оспы, которые уно-
сили в могилу до трети всего населения полуострова (Там же. Л. 28). 
Известно также, что в 1916 г. из Красноярска и Туруханска на Таймыр 
был отправлен специальный отряд врачей для ликвидации эпидемий 
оспы, кори и брюшного тифа (Там же. Л. 114). 

Натуральная оспа – заболевание, которое внушало особенный 
страх представителям коренных сообществ, по наблюдениям экспеди-
ций Комитета Севера в 1920-е гг. Слухи об оспе быстро распространя-
лись по тундре, и оленеводы, подходя к стойбищу, сначала отправляли 
гонца узнать, нет ли больных. Только после того, как становилось из-
вестно, что заболевших нет, с жителями стойбища вступали в контакт. 
В противном случае – быстро покидали стоянку. Ф.Р. Богданов отме-
чал (1929: 186), что «ни один шаман не берется излечить инфекцион-
ные заболевания, он бессилен изгнать “злого духа”», однако истории 
борьбы с оспой все же известны. 

В традиционных верованиях таймырских нганасан источником 
многих недугов выступали «охотники за человеческими душами», злые 
духи нижнего мира баруси (Попов 1984: 62–63). Оспа же, как одна из 
самых серьезных болезней, имела сильный персонифицированный об-
раз и представлялась как мифологическое существо из «высшей» кате-
гории – нгуо, которую можно соотнести с «небожителями» (Долгих 
1976: 21). А.А. Попов (1948) собрал различные жуткие истории о бегстве 
кочевников-нганасан с зараженных оспой стойбищ, оставлении боль-
ных взрослых и даже детей на произвол судьбы, т.к. это было единствен-
ным способом выживания еще не зараженных людей. Борьба с оспой – 
поле профессиональной деятельности нганасанских шаманов, которые 
лечили больных и пытались предотвратить распространение эпидемии, 
т.е. «торговались» с Оспой-нгуо за жизнь человека (Грачева 1981: 81), 
но могли и сами погибнуть в случае неудачи. Одна из таких историй 
«торговли» и договора шамана с Оспой-нгуо, записанная А.А. Попо-
вым, иллюстрирует, по мнению О.Э. Добжанской (2020), то, как мифо-
логические представления соединяются с бытовыми предписаниями, 



РАЗВИТИЕ СЕТИ ЗДРАВООХРАНЕНИЯ НА ТАЙМЫРЕ  73 

 

помогающими избежать заражения: в случае своей смерти шаман нака-
зал не хоронить его и даже не приближаться к трупу. 

Борьба с оспой, с точки зрения советской медицины, заключалась 
прежде всего в прививочной кампании, которую, хоть и с большими 
сложностями, но пытались проводить уже в 1920-е гг., сразу вместе с 
открытием первых медицинских учреждений на Таймыре: в 1923 г. в 
Дудинку прибыл первый врач, а сам медицинский пункт с тремя ра-
ботниками тогда располагался в одном из 12 домов поселения. Уже в 
1927 г. была открыта первая в округе больница на пять пациентов (ТА 
6. Л. 115). При этом появление медучреждений в городе тогда никак не 
могло изменить ситуацию в тундре: только передвижные врачебные 
отряды могли добраться до кочевников.  

Показательна история медицинского отряда под руководством 
доктора С.И. Ривво, прибывшего осенью 1928 г. в хатангскую тундру. 
Об отношении местного населения к первым медицинским отрядам 
вспоминала работавшая в одном из них фельдшер: «Наконец мы при-
были на станок Урядник, где должен был находиться наш отряд. Это, 
наверное, было где-то посредине хатангской тундры. Мы взяли на учет 
всех малышей до семи лет, беременных женщин, выявили заболев-
ших. Доктор Ривво принимал сам, выписывал рецепты, назначал про-
цедуры, я готовила лекарство, объясняла, как его надо принимать. 
Больных, которые сами обращались к нам, было мало. Сильна еще 
была вера в колдунов и шаманов, им верили больше, чем нам. Доктор 
Ривво был близорук. Он носил очки в толстой черной оправе с 
двойными выпуклыми линзами. Местные называли его “четырехгла-
зый доктор”. А надо мной просто смеялись: “Девка – доктор, смехота 
на всю тундру”» (Никифорова, Кирюткин 2021: 121). Однако за год 
плодотворной работы медицинский отряд Ривво помог сотням паци-
ентов, в Хатанге был открыт стационар на два места, сам доктор часто 
выезжал к больным на удаленные станки. 

Открытие медучреждений в отдаленных населенных пунктах 
могло упростить передвижения медицинских отрядов на огромные 
расстояния. Уже в середине 1920-х гг. в том числе для поддержки раз-
вития здравоохранения началась разработка программы устройства 
«туземных культурных баз» Комитета Севера, вошедших в историю 
под кратким наименованием «культбаза». Главными предпосылками 
их создания, по мнению одного из инициаторов, стало удешевление 
всех мероприятий «культурного строительства» у народов Севера, эф-
фективное привлечение для работы активистов, по возможности 
прежде всего – ученых, создание для них пригодных, а не «ссыльных» 
бытовых условий, активное вовлечение и обучение представителей ко-
ренных сообществ для подготовки «младшего персонала» просветите-
лей и медработников, привычного к местным условиям жизни и ра-
боты (Львов 1926: 30–31). В основе идеи обустройства культбаз лежало 
стремление создать условия, в которых «холодный и голодный учи-
тель или врач не должен будет гоняться за кочевниками по всей 



74 Сибирский этнографический сборник. Вып. 11 

тундре» (Слезкин 2008: 182). По плану, привлеченные полезными 
услугами, кочевники должны были приезжать сами. При культбазе со-
держались школа-интернат, больница, ветеринарный пункт, краевед-
ческий пункт и метеостанция (Протокол заседания 1929: 12). По-
скольку культбазы были немногочисленными по отношению к огром-
ным пространствам, их задачей было служить некими примерами, 
притягательными центрами, «узловыми пунктами» распространения 
новой «культуры быта». 

Медицинское обслуживание было одной из основных задач каж-
дой культбазы. По планам Комитета Севера (Львов 1926: 32) при куль-
тбазе должна была находиться больница на полтора десятка пациен-
тов, амбулатория с аптекой и передвижные отряды медицинских ра-
ботников. Медперсонал должен был включать не менее шести чело-
век, исключая сиделок и санитаров, в том числе трех квалифицирован-
ных врачей. Такое устройство медицинского обслуживания должно 
было решить серьезную проблему «слабой изученности местных усло-
вий и неразработанности методов врачебной помощи, при которых 
врачи не знали физиологии северной жизни и влияния местных осо-
бенностей на течение и терапию болезней» (Там же: 29). 

Несмотря на масштабное планирование, строить культбазы в усло-
виях Крайнего Севера было дорого и сложно. К 1930 г. было создано 
только пять культбаз, многие находились в состоянии постоянного 
«достраивания», и вышеописанные планы по укомплектованию и ко-
личеству медработников часто оставались только на бумаге. 

На Таймыре первая культбаза частично начала свою деятельность 
в Хатанге в 1932 г. и была полностью обустроена к 1934 г. За 1931–1932 
гг. по амбулаторному направлению медработники Хатангской культ-
базы оказали помощь 1100 человек (Никифорова, Кирюткин 2021: 
122), при том что общее количество проживающих в районе оценива-
лось примерно в 1500 человек (ТА 4. Л. 47). Именно при этой культбазе 
работала известная таймырская просветительница, заведующая крас-
ным чумом Амалия Хазанович, кочевавшая с долганами Исаевского 
станка, а затем – с нганасанами Вадеево-Нганасанского кочевого со-
вета со стойбища у о. Лабаз в 1936–1938 гг. Красный чум, кочующий 
вместе с группой оленеводов, был оборудован, помимо учебных посо-
бий, журналов, канцелярии и т.п., с помощью которых велась культур-
ная работа, еще и аптечкой и всем, что необходимо для соблюдения 
санитарных норм. 

Из опубликованных записок и дневников просветительницы мы 
узнаем о ее работе по прививанию взрослым людям навыков гигиены, 
которые вступали в столкновение с традиционными представлениями 
о теле и его внешнем виде. Так, Хазанович рассказывает, как она уго-
варивала помыться, по ее мнению, «самого грязного жителя стой-
бища» – пожилого нганасанина Тамтумаку. Этот человек, по словам 
просветительницы, носил свою парку уже второй год подряд и страдал 
от вшей, но отказывался мыться, говоря: «Шибко боюсь грех делать. 
Бывает слепой стану, бывает волос белый станет. Это беда…» 



РАЗВИТИЕ СЕТИ ЗДРАВООХРАНЕНИЯ НА ТАЙМЫРЕ  75 

 

(Хазанович 1939: 43). Действительно, у Тамтумаку после промывания 
волос обнаружились седые пряди. Хазанович писала о своем испуге, 
т.к. хорошо понимала, что жители стойбища могут увидеть в седых во-
лосах «наказание за кощунство» (Там же: 44). Девушка решила запле-
сти в волосы мужчине красные ленты, чтобы скрыть седину. В итоге, 
по ее словам, все закончилось хорошо: многие последовали примеру 
Тамтумаку, помыли свои волосы, чтобы также получить от Хазанович 
в подарок красивые ленты. Обнаружил ли позже пожилой нганасанин 
то, чего он боялся, и если да, то как истолковал появление белых во-
лос? Об этом нам уже неизвестно. 

В целом в 1930-е гг. были заложены основы для развития сети 
окружного здравоохранения Таймырского округа. В 1934 г. построена 
больница на 25 мест в ставшей окружным центром Дудинке (ТА 6. 
Л. 309). В 1937 г. там открыли роддом, а также женскую и детскую кон-
сультации. По статистическим данным системы здравоохранения Тай-
мыра, в 1932 г. всего у 57 женщин из коренного населения приняты 
роды с медпомощью (Там же. Л. 23), что признавалось очень низким 
показателем и требовало активизации мероприятий по развитию ме-
дицинских учреждений для помощи матерям и новорожденным в 
борьбе советских врачей с детской смертностью у коренных народов, 
которая была высокой вплоть до 1950-х гг. В Дудинке и Толстом Носу 
в зданиях бывших церквей открыли одни из первых детских яслей 
(Там же. Л. 295–296). Открытие и последующее развитие детских яс-
лей в рамках государственной системы здравоохранения позволяло 
медработникам осуществлять постоянный контроль за здоровьем де-
тей. Сеть детских яслей получила развитие в 1940-е, 1950-е гг. и далее, 
когда для детей представителей коренных народов стали открываться 
дополнительные ясли полного дня и недельного пребывания с пол-
ным обеспечением и питанием. 

В середине тридцатых годов начинают развиваться медучрежде-
ния в разбросанных по тундре на маршрутах кочевий станках. В 1935 г. 
на станке Иннокентьевск был организован фельдшерско-акушерский 
пункт. В 1936 г. открыты такие пункты на других, более удаленных от 
Дудинки, станках – Попигай, Долганы-Пясино, Потапово. В 1937 г. 
окончено строительство больниц в крупных населенных пунктах – в 
Воронцово и Карауле на р. Енисей и Волочанке в авамской тундре 
(ТА 6. Л. 308–309). 

Интересны наблюдения, опубликованные работниками Комитета 
Севера в 1930-е гг., которые приводит М.А. Сергеев (1955). Представи-
тели коренного населения (например, эвенки, также проживающие и 
на Таймыре) вполне положительно относились к лекарствам, особенно 
выделяя те, которые напрямую воздействовали на больное место – 
например, йод или мятные капли, которые использовали от проблем 
с желудком. Такие препараты легче встраивались в имевшийся эмпи-
рический опыт традиционного лечения северных народов. 



76 Сибирский этнографический сборник. Вып. 11 

Во второй половине 1930-х гг. государственные медицинские прак-
тики начинают понемногу входить в жизнь представителей коренных 
сообществ, осмысляться и встраиваться в их систему понимания мира. 
А.А. Попов приводит такой рассказ о взаимодействии врача с Оспой-
нгуо, записанный у нганасан и объясняющий действие прививок. «У нас 
вверху среди русских невидимо ходит Оспа. Там, говорят, бывают боль-
шие колдуны – русские доктора. Заметит русский доктор Оспу – ничего 
не скажет, раскроет толстые книги и сидит. Когда Оспа подойдет, он ис-
пугает ее криком, и она исчезает, оставив свой нож. Тогда русский док-
тор берет этот нож, чтобы Оспа не узнала, прячет его и, как можно ско-
рее, посылает сюда. Здесь русские этим ножом делают надрезы, и этих 
надрезанных людей Оспа не трогает <…> русские доктора вырезывали 
ножом на людях тамги – знаки собственности Оспы так же, как люди 
делают это на оленях. Оспа видит свою метку на руке человека и не тро-
гает его, считая своей собственностью» (Попов 1984: 63–64). 

Если оспа была пусть и страшным, но уже хорошо знакомым как 
местным жителям, так и прибывающим советским медикам заболева-
нием, то эпидемия туберкулеза, которая на долгие годы станет одной из 
главных проблем региона, стала выявляться только к началу 1940-х гг. 
В отчете по здравоохранению в Таймырском национальном округе за 
1941 г. высказано предположение: из-за антисанитарных условий и 
скученности людей в кочевых жилищах «есть данные думать, что 
среди национального населения имеется заболевание туберкулезом 
легких цветущей формы» (ТА 6. Л. 284). Однако масштабные массовые 
обследования коренного населения на туберкулез в колхозах округа 
врачами окружной и районных больниц были начаты уже после войны 
(ТА 7. Л. 5–7). 

По состоянию на 1941 г. в округе насчитывается 5 больниц (в Ду-
динке на 50 мест; в районах: Хатанга – 13, Караул – 10, Воронцово – 4, 
Волочанка – 8); 14 фельдшерско-акушерских пунктов (Хантайка, Мун-
гуй, Летовье, Кресты, Боярка, Хета, Сындаско, Лескино, Часовня, Ни-
кольск, Ананьевск, Попигай, Долганы, мыс Входной); 4 женские кон-
сультации; 4 детских яслей (Дудинка – на 50 мест, Волочанка – 10, Ха-
танга – 20, Усть-Порт – 8) (ТА 6. Л. 292). 

После войны с каждым годом в округе увеличивалось количество 
мест в больничных стационарах, а также росла противотуберкулезная 
сеть. Так, в 1946 г. в Авамском р-не был открыт туберкулезный каби-
нет, в 1947 г. в том же районе появилась больница на 10 человек в пос. 
Боярка. В 1949 г. функционировал туберкулезный кабинет в Дудинке, 
была открыта больница на 10 мест в колхозе «Новая жизнь» Усть-Ени-
сейского р-на, участковая больница на 5 мест в колхозе «РККА» Дудин-
ского р-на, специально предназначенные для госпитализации тубер-
кулезных больных (ТА 7. Л. 16–24). С 1946 г. в Дудинском р-не функ-
ционировала окружная лесная оздоровительная четырехлетняя школа 
на 50 детей, куда ежегодно направлялись больные туберкулезом дети 
из числа представителей коренных народов. 



РАЗВИТИЕ СЕТИ ЗДРАВООХРАНЕНИЯ НА ТАЙМЫРЕ  77 

 

В 1949–1950 гг. и в 1952–1953 гг. были проведены масштабные об-
следования населения Таймырского округа, которые показали, что 
около четверти осмотренных имели поражение туберкулезом в раз-
личных стадиях. Заболеваемость туберкулезом по районам: Хатанг-
ский 37–41 %, Авамский 28–33 %, Дудинский 14,5 %, Усть-Енисейский 
от 7 до 11 %4 (ТА 6. Л. 13–15). 

По данным медицинской статистики, в структуре заболеваемости 
представителей северных народов болезни легких занимали первое 
место на протяжении долгих лет. По мнению Абрютиной (2013: 219), 
одна из возможных причин, помимо скученности населения в жилом 
пространстве (как чýма или балкá, так и в домах в поселках, куда засе-
ляли перешедших на оседлый образ жизни), это особенности меха-
низма дыхания коренных северян: фаза вдоха укорочена, а выдоха – 
удлинена, в легких после выдоха остается большой объем воздуха, что 
защищает от воздействия холодного вдыхаемого воздуха. 

«Лучшим средством против косности и предубеждения населения 
оказывались результаты лечебной помощи», – писал М.А. Сергеев 
(1955: 293). Несмотря на очевидные предубеждения автора и его идеа-
лизацию советских практик по внедрению государственного медицин-
ского обслуживания, сложно отрицать его вывод относительно появ-
ления у людей позитивных впечатлений по итогам избавления от 
недугов. Эта тема будет подробнее раскрыта далее на материалах более 
поздних периодов. 

1950–1980-е гг. 
Весной 1957 г. вышло постановление Совета Министров РСФСР 

№ 300 «О мерах по дальнейшему развитию экономики и культуры 
народностей Севера», продублированное на краевом уровне в том же 
году постановлением Красноярского краевого комитета КПСС «О ме-
роприятиях по оказанию помощи в развитии хозяйства и культуры 
районов Севера» (Бычкова 1963: 144, 146). Постановление сыграло 
большую роль в развитии сети медицинских учреждений Таймыра. В 
частности, оно предписывало: на 30 % повысить нормы расходов на 
питание больных в больницах, детей в детских яслях, домах ребенка, в 
детских садах и детских домах; на 25 % повысить нормы расходов для 
приобретения медикаментов и перевязочных материалов больни-
цами; осуществлять бесплатное медикаментозное лечение населения 
районов Севера, а также вывоз больных из глубинных пунктов в боль-
ницы, расположенные в городах и районных центрах. 

В рамках этого постановления Министерство здравоохранения 
СССР и Совет Министров РСФСР также обязали совместно разработать 
и осуществить в 1957–1958 гг. в районах Севера широкую программу 
лечебно-профилактических мероприятий по снижению заболеваемо-
сти туберкулезом и трахомой, обеспечить укомплектование 

 
4 Процент от общего числа обследованных. 



78 Сибирский этнографический сборник. Вып. 11 

врачебными кадрами медицинских учреждений в районах Севера, ор-
ганизовать и поддерживать постоянно действующие передвижные ме-
дицинские отряды и санитарные авиастанциии. 

На Таймыре проблема с развитием туберкулеза была связана со 
сложностями выявления заболевания на ранних стадиях. В свою оче-
редь, плохая диспансеризация была связана с трудностями в обследо-
вании людей в отдаленных районах из-за отсутствия бесперебойных 
источников электроэнергии, необходимых для рентгеновских устано-
вок. Таким образом, вместо комплексного обследования с примене-
нием современных методов исследования списки больных туберкуле-
зом составлялись на основе опросов и визуального осмотра (Никифо-
рова, Кирюткин 2021: 124). 

Несмотря на принимавшиеся на протяжении 1950-х гг. меры по 
борьбе с болезнью, в отчете о здравоохранении округа за 1960 г. утвер-
ждается, что основным заболеванием, регистрируемым среди корен-
ного населения, оставался туберкулез (ТА 6. Л. 15). 

В целом в 1950-е гг. система здравоохранения в Таймырском 
округе была сконцентрирована на особенно активной работе с пред-
ставителями коренных народов. С опорой на демографические данные 
формировались бригады для проведения постоянных экспедиций по 
медицинскому обследованию населения Авамского и Хатангского р-
нов – наиболее удаленных, менее оснащенных, где проживало 
наибольшее количество коренных жителей. Однако процент получив-
ших медицинскую помощь в начале десятилетия оставался невысо-
ким: отчет врачебной экспедиции за 1952 г. сообщает о 42 % охвачен-
ного населения в Хатангском р-не и 69,1 % в Авамском (ТА 6. Л. 106). 
Тем не менее в течение 20 лет с момента своего образования сеть ме-
дицинских учреждений Таймырского национального округа быстро 
росла, а также улучшалось качество и увеличивался объем оказывае-
мой коренному населению помощи. 

В отчетах о медицинском обслуживании увеличение количества 
обращений представителей коренных народов объясняется «общим 
ростом уровня культуры» и реорганизацией колхозного строительства 
(ТА 6. Л. 97). Оба этих пункта мыслились представителями власти так 
или иначе связанными с частичным или полным переходом на осед-
лость и с жизнью в поселках. 

Б.О. Долгих и Л.А. Файнберг, основываясь на данных экспедиций 
1950-х гг., писали о ситуации в пос. Волочанка: «Фельдшера медпункта 
проводят большую работу по пропаганде гигиенических навыков. Они 
ежедневно обходят чумы. Ведут настойчивую борьбу за чистоту жи-
лища, за внедрение гигиенических навыков. На центральной площади 
поселка колхоза в 1957 г. ежедневно вывешивалась табличка с резуль-
татами соревнования за чистоту» (Долгих, Файнберг 1960: 53). Тай-
мырский сельсовет тогда обслуживался постоянно двумя медицин-
скими работниками: фельдшером красного чума и фельдшером стаци-
онарного медпункта. В оленеводческих бригадах находился еще один 
фельдшер, выделенный районной больницей на летний период. 



РАЗВИТИЕ СЕТИ ЗДРАВООХРАНЕНИЯ НА ТАЙМЫРЕ  79 

 

В трудных случаях к больным приезжал врач районной больницы, 
куда они помещались для стационарного лечения. При необходимости 
больных отправляли на самолетах. Б.О. Долгих и Л.А. Файнберг отме-
чают такой случай: в 1953 г. нганасанка Копта Яроцкая, тяжело забо-
левшая, была вывезена самолетом с фактории Пайтурма. Пробыв пол-
тора года в больнице, она полностью выздоровела и вернулась домой  
(Там же: 60). 

Тем не менее такие факторы, как удаленность небольших населен-
ных пунктов и наличие в них (далеко не во всех) лишь фельдшерско-
акушерских пунктов, вынуждали представителей коренного населе-
ния, которым была необходима качественная медицинская помощь, 
приезжать в поселки и находиться там до полного выздоровления. Ре-
ализованная в конце 1950-х гг. идея работы при красных чумах фель-
дшеров не могла полностью решить проблему наличия в тундре меди-
цинской помощи. 

Главной причиной нехватки медицинской инфраструктуры на 
всей территории округа в отчетах о здравоохранении из года в год 
называется кадровая текучка и недостаток персонала, что отчасти яв-
ляется и современной проблемой удаленных населенных пунктов. Та-
ким образом, «притяжение» населения в поселки в рамках перевода 
на оседлость, помимо прочего, осуществлялось и через предоставле-
ние возможности качественно улучшить жизнь – свою, своих род-
ственников и детей – получив высококвалифицированную медицин-
скую помощь. Так, Б.О. Долгих и Л.А. Файнберг утверждали, что в 
конце 1950-х гг. нганасаны, жители поселка Волочанка, «раньше ле-
чившиеся только у шаманов, теперь охотно обращаются к врачам, по-
нимают пользу чистоты и стремятся соблюдать правила гигиены» 
(Долгих, Файнберг 1960: 60). 

Общий курс государства на перевод кочевого населения на осед-
лость являлся «главным условием для решения задачи оздоровления 
быта» (Долгих, Файнберг 1960: 61). При этом подчеркивалась важ-
ность отказа от таких «национальных форм культуры», как традици-
онная одежда, ради соблюдения правил личной гигиены (Там же). В 
быт должны были еще активнее внедряться навыки по содержанию 
жилища в чистоте, соблюдению гигиены при хранении и приготовле-
нии пищи, что, по мнению исследователей, было невозможно без гос-
ударственного снабжения материалами для постройки усовершен-
ствованных передвижных жилищ-балков, для изготовления летней и 
зимней одежды, спальных принадлежностей и т.п. 

В целом к началу 1960-х гг. качество медицинской помощи и коли-
чество представителей коренных народов, ее получающих, выросли. 
Родовспоможение оказывалось подавляющему большинству матерей, 
и сокращалась детская смертность. Вероятно, этим во многом объяс-
няется рост численности коренного населения в округе за 1960-е гг.: в 
1959 г. – 6844 человек, а в 1970 г. – 8029 человек (ТА 1; ТА 2. Л. 1). 



80 Сибирский этнографический сборник. Вып. 11 

Важно и то, что к 1960-м гг. в распоряжении государства оказался 
значительный объем информации об особенностях образа жизни се-
верных кочевников. Так, в 1960 г. Б.О. Долгих в своем обращении к 
секретарю ЦК КПСС говорил о сложностях перевода на оседлость, от-
мечал связанные со скоростью и непродуманностью этого процесса 
ошибки прошлого, которые необходимо учесть (например, в 1940-х гг. 
«наполовину погибли вадеевские нганасаны, переведенные на осед-
лость на мысе Карго, Хатангский район»), отстаивал необходимость 
наращивания темпов строительства, скорости снабжения и в целом 
финансовой поддержки коренных народов Севера, в частности для бо-
лее эффективной борьбы с рядом заболеваний, которые «требуют со-
здание специальной системы мероприятий» (Долгих 2005: 169–180). 

Несмотря на общий рост численности представителей коренных 
народов Таймыра в 1960-е гг., появилась тенденция увеличения смерт-
ности по так называемым внешним причинам, связанная с началом 
активного промышленного освоения северных регионов. К этим при-
чинам относятся несчастные случаи, травмы, отравления, убийства и 
самоубийства. Е.А. Пивнева объясняет это влиянием на коренное насе-
ление Севера «модернизационного» стресса, связанного с резкой сме-
ной образа жизни: оседанием населения в крупных поселках, появле-
нием в больших количествах новой техники и транспорта, а также уве-
личением внешней миграции на Север (Пивнева 2004: 78). 

По архивным данным (ТА 9. Л. 90), к 1963 г. количество медицин-
ских учреждений на Таймыре значительно выросло, прием пациентов 
осуществлялся в Дудинке, поселках и факториях в районных и участ-
ковых больницах, а также в фельдшерско-акушерских пунктах. Так, в 
Дудинке (окружном центре) работали разноплановые медицинские 
учреждения для детей и взрослых, а крупные поселки стали центрами 
медицинского обслуживания: в Хатанге (центр Хатангского р-на), Во-
лочанке (центр Авамского р-на) и Карауле (центр Усть-Енисейского р-
на) заработали большие районные больницы, а в последних двух 
также сельские детские ясли. В растущих поселках открылись участко-
вые больницы: в Дудинском р-не – в Потапово и в Озере Хантайском; 
в Усть-Енисейском – на фактории Воронцово и в пос. Мунгуй, Усть-
Порт и Носок; в Хатангском – на факториях Хета, Сындасско, Ново-
Рыбная, Катырык. В Авамском р-не, помимо районной больницы в Во-
лочанке, заработала врачебная амбулатория в Усть-Аваме. Что каса-
ется фельдшерско-акушерских пунктов, они оставались достаточно не-
стабильными единицами, не имели отдельных специализированных 
помещений и зависели от наличия персонала: кадровая текучка оста-
валась одной из серьезных проблем Севера. 

В тот период активно велось оказание медицинской помощи ко-
ренному населению выездными отрядами. Передвижной противоту-
беркулезный отряд в округе, по данным отчета за 1963 г., работал по-
стоянно. Он занимался обследованием населения на туберкулез, орга-
низацией лечения выявленных больных, проверял правильность про-
ведения текущей дезинфекции в очагах распространения болезни, 



РАЗВИТИЕ СЕТИ ЗДРАВООХРАНЕНИЯ НА ТАЙМЫРЕ  81 

 

проводил противотуберкулезную вакцинацию и санитарно-просвети-
тельскую работу. Окружной отчет о работе здравоохранения за 1963 г. 
сообщает, что «в основном, каждый житель Таймырского нац. округа 
раз в два года обследуется передвижным отрядом на туберкулез» (ТА 
8. Л. 233). При этом среднее пребывание больного туберкулезом в ста-
ционаре было коротким, и врачи испытывали большую трудность в 
связи с нежеланием части больных находиться в больнице постоянно. 
Так, 15 % больных, поступивших во взрослое отделение окружного 
противотуберкулезного диспансера, были выписаны за систематиче-
ское нарушение правил пребывания в больнице. В отчете отмечена 
«настоятельная необходимость применения к этим контингентам за-
разных больных строгих мер принудительного характера» (Там же). 
Это свидетельствует о сложностях, испытываемых врачами при убеж-
дении больных из числа представителей коренных народов проводить 
в стационаре необходимое количество времени и соблюдать режим, 
хотя в большинстве случаев люди приняли новый опыт нахождения в 
больнице. 

Мероприятия в сфере здравоохранения в 1960-е гг. были связаны с 
обеспечением всеобщего доступа к медицинской помощи и борьбе с 
эпидемией туберкулеза, сокращению которой не способствовала ску-
ченность оседающего в небольших поселковых квартирах населения: 
так, в докладных записках этнографов мы находим упоминания о квар-
тирах площадью 12 кв. м, где проживают девять человек с собаками. 

Общая тенденция развития медицинских учреждений была свя-
зана со стремлением государства как можно скорее обеспечить полный 
переход на оседлость, что обусловило развитие больниц именно в 
крупных поселках – центрах колхозов, однако и кочующее население 
могло получить врачебную помощь от передвижных отрядов медра-
ботников, которые, впрочем, продолжали испытывать сложности с пе-
ремещением по тундре. Так, в докладной записке по итогам полевых 
исследований на Таймыре в 1963 г. В.И. Васильев и Ю.Б. Симченко 
представляют свой список конкретных предложений по развитию ре-
гиона, в том числе в сфере здравоохранения, и говорят о необходимо-
сти выделения средств на приобретение катеров для обслуживания ко-
ренного населения в бассейнах р. Енисей и Пясина (Васильев, Сим-
ченко 2006: 10). Нельзя не отметить, что данная записка этнографов 
представляется неким рупором для донесения нужд сферы здраво-
охранения до представителей власти: все описано очень конкретно и 
подробно, вплоть до нехватки игл для зашивания швов и пижам для 
больных. 

Люди переживали свой первый опыт основательного лечения в 
медицинских учреждениях. Рассказы об этом наполнены воспомина-
ниями о социальных взаимодействиях и столкновениях с собиратель-
ным «другим». Так, в 1960-е гг. свой первый опыт взаимодействия с 
советской медициной уже в раннем возрасте получила одна из наших 



82 Сибирский этнографический сборник. Вып. 11 

собеседниц (ненка), которая ребенком кочевала с родителями в нос-
ковской тундре: 

Я так хотела учиться, но перед этим заболела, и моя сестра <…> 
Заболели и попали в больницу. Я первый раз увидела, что такое рус-
ский дом. Ни одного слова не знаю, я лежала в больнице, и вот первое 
впечатление о том, что, во-первых, это разные, другие, совершенно не 
похоже на твою жизнь запахи <...> Вот когда я попала в больницу, я 
помню уже сразу как-то по движениям начала понимать, что от меня 
хотят. Сначала я плакала, но мне понравилось, как нас водили. Вот я 
запомнила картину, у нас в небольшой больнице в столовой висели 
картины, копии картин, обрамленных. Картина Айвазовского, до сих 
пор помню, «Девятый вал», она мне так запомнилась, хотя мне было 
только, наверно, шесть лет. Да, я запомнила первое слово, которое я 
выучила, ну чтоб меня, наверное, похвалили, – ложка. Это потому, что 
моя сестра раньше легла в больницу, она маленько говорила (по-рус-
ски. – М.М.). Повариха <…> финка была, ее звали Альма, вот она тоже 
из репрессированных была эта бабушка, такие пироги вкусные пекла, 
и вот она, я сестру свою ревновала, она помладше была, она ее на руки 
и что-то с ней болтала, и сестра моя там отвечала. И вот чтобы на меня 
обратили внимание, я выучила слово и знала, что это такое – ложка 
(ПМ 2022). 

В этом больничном опыте ребенка смешались впечатления от вза-
имодействия в различных социальных пространствах. В приведенном 
воспоминании само лечение как бы уходит на второй план, более важ-
ным становятся новые контакты и знакомства, новый бытовой опыт 
нашей собеседницы. На мой взгляд, это хорошо иллюстрирует то, чем 
больничный опыт становился для северных кочевников и как он встра-
ивался в восприятие происходивших бытовых изменений в целом. 

К началу 1970-х гг. подавляющая часть семей колхозников и рабо-
чих совхозов проживали в поселках. Круглый год в тундре в этот пе-
риод находятся лишь оленеводы, у многих из которых семьи также жи-
вут в колхозных и совхозных центрах и в поселках отделений хозяйств 
(Васильев, Симченко 1971: 271). Именно поэтому, по мнению исследо-
вателей, бóльшая часть коренного населения на тот момент была обес-
печена всем спектром медицинских услуг, т.к. в округе не было посел-
ков, которые не имели бы больниц, фельдшерских пунктов и других 
медицинских учреждений (Там же: 272), а бюджет здравоохранения 
рос с каждым годом. 

В начале 1970-х гг. в округе функционировали 3 окружные боль-
ницы, расположенные в г. Дудинке, городской родильный дом, окруж-
ная санитарно-эпидемиологическая станция (СЭС), 3 районных боль-
ницы, 3 районных СЭС, 12 участковых больниц, 6 фельдшерских 
здравпунктов, 22 фельдшерско-акушерских пункта, 2 передвижных ме-
дицинских отряда, 6 яслей. Обеспечение больничными местами населе-
ния округа на 1000 жителей составляло 21,6 коек по городу и 18,6 коек 
по селу. Вероятно, здесь можно говорить о некоем демографическом 
«самосбывающемся пророчестве»: люди переселялись в поселки, имея 



РАЗВИТИЕ СЕТИ ЗДРАВООХРАНЕНИЯ НА ТАЙМЫРЕ  83 

 

одной из целей улучшить качество своей жизни под влиянием меропри-
ятий по переводу на оседлость и пропаганды оседлого образа жизни, и 
именно в крупных поселках уже было доступно и развивалось с каждым 
годом квалифицированное медицинское обслуживание. 

Были почти полностью ликвидированы оспа, трахома, кожно-ве-
нерические заболевания, продолжалась борьба с туберкулезом путем 
проведения ежегодных специализированных обследований коренного 
населения. Главной причиной продолжения распространения тубер-
кулеза в отчете за 1975 г. называется отсутствие жилой площади в по-
селках для изоляции хронических больных, являющихся носителями 
инфекции (ТА 10. Л. 8). 99 % родов происходили на тот период под 
наблюдением медицинских работников. Новорожденные находились 
достаточное время под надзором в больничных условиях. 1970-е гг. от-
мечены также борьбой с алкоголизмом, который постепенно стано-
вился острой социальной проблемой. 

К концу 1970-х гг. один терапевтический участок обслуживал 
около 2200 взрослых, а один педиатрический участок – 950 детей. По-
этому в 1980-е гг. с продолжающимся ростом населения округа (в том 
числе и коренного) активно шло капитальное строительство, расши-
рялись медицинские учреждения, пополнялся штат медработников. 

В отчете за 1975 г. отмечается, что «отдельные участковые боль-
ницы села (Сындасско, Новорыбная, Байкаловск) выполняют план 
“койко-дней” (т.е. занятости больничных коек в день. – М.М.) в преде-
лах 30–75 %, и в то же время районные и окружные больницы рабо-
тают с большой перегрузкой за счет большого количества больных с 
сельских районов округа» (ТА 10. Л. 11). Можно сделать вывод, что ма-
териальное обеспечение и кадровый состав участковых больниц не 
позволял справляться со всеми специфическими обращениями паци-
ентов, поэтому больные направлялись в районные медучреждения. 

Туберкулез оставался одной из самых распространенных инфекций 
среди коренного населения округа и в 1970-е гг. Медики проводили ак-
тивную работу по снижению количества случаев этого заболевания. Ос-
новным способом борьбы была изоляция больных от здоровых и даль-
нейшее проведение лечения всеми необходимыми способами: химиоте-
рапия, хирургия, санаторно-курортное лечение (ТА 10. Л. 18). При этом 
в архивных документах отмечается, что «в сельской местности больные 
туберкулезом практически не имеют изолированных квартир, и кон-
такт с туберкулезными больными остается» (Там же). Борьба с распро-
странением этой болезни напрямую была связана с капитальным стро-
ительством как специализированных медицинских учреждений, так и 
жилищного фонда. За трендом на концентрацию населения в поселках 
не успевало наращивание жилплощади, в итоге ее недостаток оборачи-
вался постоянной невозможностью изолировать заразных больных ту-
беркулезом. Поскольку заболеванию были подвержены все возрастные 
группы, строились также специальные образовательные учреждения, 
как, например, детские сады для детей с легкой формой туберкулеза (ТА 



84 Сибирский этнографический сборник. Вып. 11 

10. Л. 17). В середине 1970-х гг. велась разработка проекта строительства 
окружного тубдиспансера (Там же. Л. 19). 

Помимо туберкулеза в отчетах все чаще фиксировалась смертность 
от другой «социальной болезни» – алкоголизма. В докладной записке 
по итогам экспедиционной работы в Хатангском р-не этнограф 
В.В. Лебедев приводит следующие данные по Хетскому сельскому со-
вету: в 1974–1978 гг. из 35 умерших ни один человек не скончался от 
туберкулеза, а на почве употребления алкоголя – 13 человек (Лебедев 
2006: 272). 

Сеть медицинских учреждений оставалась достаточно стабильной, 
обращение представителей коренного населения за медицинской по-
мощью стало регулярным. К концу 1970-х гг. медицинская помощь в 
поселках – районных центрах осуществлялась на достаточно высоком 
уровне. Наши собеседницы, кочевавшие в детстве с родителями 
в тундре, а потом учившиеся в школе-интернате в Волочанке, вспоми-
нали про это время в поселке: 

Собеседница 1: Больница вообще [была]! Там и хирурги были, и 
рентген, и акушерство, и детская педиатрия… 

Собеседница 2: Да. Большая-большая больница. 

Собеседница 1: Все-все [было]! И туберкулезное отделение, и 
простое отделение… 

Собеседница 1: Там приезжали именно специализированные… 
Специалисты прямо… Там врачи широкого профиля. Ну конечно же… 
медикаменты. Из Дудинки вот. У нас там был отдельный аптечный 
пункт. 

Собеседница 1: Да. Аптека даже была своя. 
Собеседница 2: Там все могли спокойно покупать необходимые 

лекарства (ПМ 2022). 

В 1980-е гг., с общим ухудшением экономического состояния в 
стране, система здравоохранения на Таймыре перестала развиваться и 
с течением времени стала приходить в упадок. Для качественной и бес-
перебойной работы масштабных учреждений хоть и в поселках, но все 
еще посреди тундры, требовались большие и постоянные вложения 
средств, а также наличие медицинского персонала. Постановление ЦК 
КПСС № 115 от 7 февраля 1980 г. «О мерах по дальнейшему экономи-
ческому и социальному развитию районов проживания народностей 
Севера» осталось декларативным: одновременно с износом зданий и 
оборудования происходил отток населения, что возвращало ранее пре-
одоленную проблему нехватки профессиональных медицинских ра-
ботников. С сокращением кадрового состава и ветшанием построек си-
туация в сфере здравоохранения стала ухудшаться. М.Я. Жорницкая, 
работавшая в составе Северной экспедиции Института этнографии на 
Таймыре в 1980 г., отмечала антисанитарное состояние, сложившееся 
в интернате в пос. Усть-Порт на Енисее: среди детей распространены 
часотка и педикулез, а из-за постоянной нехватки теплой воды часто 



РАЗВИТИЕ СЕТИ ЗДРАВООХРАНЕНИЯ НА ТАЙМЫРЕ  85 

 

не моется посуда, что «фактически сводит на нет работу, которая про-
водится коллективом врачей против туберкулеза» (Жорницкая 2006: 
375). Также исследовательница обращала внимание на широкое рас-
пространение алкоголизма и винила в том ситуацию ограниченного 
ассортимента местных магазинов и ларьков, которые при этом имели 
высокие требования по выполнению плана товарооборота (Там же): 
продавать алкоголь было выгоднее. 

Общее ухудшение жизни в стране в тот период не могло не ска-
заться и на коренном населении. «Социальная ненужность», отмечае-
мая в 1985 г. в докладной записке этнографом Лебедевым (2007: 19), 
приводила к дальнейшему распространению алкоголизма. Так, говоря 
о положении населения Хатангского р-на, который продолжал оста-
ваться территорией проживания преимущественно долган, Лебедев 
писал, что в пос. Новая за 1984 г. родилось 7 новорожденных, а «из 10 
умерших 8 погибли в результате алкогольного опьянения (интоксика-
ция, замерзание, убийство, самоубийство, утопление)», всем из них, 
кроме одного, было меньше 30 лет (Там же). 

В дискуссии о проблеме алкоголизации коренного населения Се-
вера до сих пор иногда упоминается стереотип о «генетической пред-
расположенности» коренных северян к употреблению алкоголя, кото-
рый был опровергнут генетиками и биологами с подробными объясне-
ниями несостоятельности данной идеи (Боринская, Козлов, Янков-
ский 2009: 126). Повышенная алкогольная заболеваемость и смерт-
ность, по мнению исследователей, стали результатами отсутствия прак-
тик социальной защиты индигенных сообществ от влияния алкоголя, 
неимения выработанной системы ограничений и запретов, связанных с 
алкоголем («культуры пития»), а также отхода от традиционного типа 
питания, который за счет обилия жиров обладает антистрессовым эф-
фектом. Снижение количества жиров, таким образом, ведет к повыше-
нию уровня тревожности, а алкоголь становится порой единственным 
способом преодоления подобного состояния (Там же: 127). 

В последние годы существования СССР обращения за медицин-
ской помощью стали для представителей коренного населения, пере-
шедшего на оседлость, регулярным бытовым делом. Поездки людей по 
округу (чаще из малых населенных пунктов в более крупные) обычно 
стали включать, помимо других дел, прохождение медицинских 
осмотров у узкопрофессиональных специалистов, как это практику-
ется и сегодня. Продолжалась борьба с распространением туберкулеза, 
использовалось современное оборудование и практики лечения, паци-
енты со сложными случаями отправлялись в медицинские учрежде-
ния Дудинки или за пределы округа. 

Политика принудительной седентаризации коренного населения, 
проводившаяся советской властью около полувека с целью установле-
ния контроля над бытовыми практиками и внедрения советской мо-
дели благополучия, не достигла полного успеха. Значительная часть 
населения сохраняла кочевой образ жизни: в 1972 г. из 



86 Сибирский этнографический сборник. Вып. 11 

7375 представителей коренных малочисленных народов Таймыра ко-
чевали 2643 человека, в 1988 г. — 1258 из 8294 (ТА 5. Л. 4, 6; ТА 3. Л. 1–
4). Однако в позднесоветский период началось сокращение традици-
онного оленеводства на Таймыре и в других северных регионах. Этот 
процесс создал серьезные социально-экономические проблемы: не все 
бывшие оленеводы смогли переквалифицироваться в охотников, что 
вынуждало их искать стационарную работу в поселках. Такая «при-
вязка» к населенным пунктам в условиях сокращения производства и 
роста безработицы в последние годы существования СССР становилась 
одним из факторов распространения социальных болезней среди ко-
ренного населения. 

*  *  * 

В заключение можно сказать, что развитие сети здравоохранения 
в регионах проживания коренных народов Севера имело огромное 
значение для интеграции северян в новое советское общество и после-
дующее государственное управление их бытом, культурными и эконо-
мическими практиками через воспитание новых паттернов и привы-
чек. Власть медицинского знания играла важную роль в управлении 
обществом и «социальным телом» через тело физическое, в контроле 
практик хозяйствования через бытовые привычки. Советская модер-
низация в сфере здравоохранения обеспечила на Таймыре распростра-
нение социальной медицины, которая имела две главных цели: (1) ле-
чение людей для улучшения демографической ситуации, т.е. осу-
ществление государством заботы о работниках; (2) накопление знаний 
о болезнях для более эффективного лечения. 

Советская модель здравоохранения на Таймыре доказала свою эф-
фективность в улучшении демографической ситуации и качества 
жизни коренных народов. Строительство медицинских учреждений и 
проводимые в разные периоды мероприятия по борьбе с эпидемиями 
позволили снизить смертность и повысить доступность медицинской 
помощи. При этом все действия власти по развитию здравоохранения 
так или иначе были частью большой кампании по полному переводу 
кочевников на оседлый образ жизни, который позиционировался гос-
ударством как главное бытовое благо. 

При всех плюсах создания системы доступной медицины необхо-
димо учитывать, что внедрение новых практик было частью системы 
по разрушению традиционного уклада жизни и системы мировоззре-
ния, которые были направлены в том числе на поддержание здоровья 
населения. Советская власть создала прочный «организационный кар-
кас» для существования доступной системы здравоохранения и пози-
тивной динамики в медицинской статистике (Абрютина 2013: 221). 
Однако, как только экономическая основа этого каркаса, функциони-
рующая за счет командно-административного распределения средств, 
пошатнулась и система здоровьесбережения перестала получать необ-
ходимую поддержку, быстро сложилась кризисная ситуация. 



РАЗВИТИЕ СЕТИ ЗДРАВООХРАНЕНИЯ НА ТАЙМЫРЕ  87 

 

СПИСОК ИСТОЧНИКОВ И ЛИТЕРАТУРЫ 

ПМ 2022 – Полевые материалы, собранные экспедицией отдела Се-
вера ИЭА РАН в Таймырском Долгано-Ненецком районе Красноярского 
края осенью 2022 г. 

ТА 1 – Таймырский архив. Ф. Р-10. Оп. 1. Д. 309. 
ТА 2 – Таймырский архив. Ф. Р-12. Оп. 1. Д. 404. 
ТА 3 – Таймырский архив. Ф. Р-12. Оп. 1. Д. 902. 
ТА 4 – Таймырский архив. Ф. Р-18. Оп. 1. Д. 6. 
ТА 5 – Таймырский архив. Ф. Р-18. Оп. 1. Д. 225. 
ТА 6 – Таймырский архив. Ф. Р-23. Оп. 1. Д. 1. 
ТА 7 – Таймырский архив. Ф. Р-23. Оп. 1. Д. 23. 
ТА 8 – Таймырский архив. Ф. Р-23. Оп. 1. Д. 90. 
ТА 9 – Таймырский архив. Ф. Р-23. Оп. 1. Д. 147. 
ТА 10 – Таймырский архив. Ф. Р-23. Оп. 1. Д. 288. 
Абрютина Л.И. Меж двух огней. Влияние социальных и экологиче-

ских факторов на здоровье коренных малочисленных народов Севера // 
Современное состояние и пути развития коренных малочисленных наро-
дов Севера, Сибири и Дальнего Востока РФ / отв. ред. В.А. Штыров. М.: 
Издание Совета Федерации, 2013. С. 214–231. 

Абрютина Л.И. Народы Севера России: право на здоровье. М.: б.и., 
1999. 

Батьянова Е.П. Из народной медицины Крайнего Северо-Востока // 
Народы Российского Севера и Сибири. Сибирский этнографический сбор-
ник. Вып. 9 / отв. ред. З.П. Соколова, Д.А. Функ. М.: Старый сад, 1999. 
С. 16–49. 

Богданов Ф.Р. Медицинская помощь малым народностям Крайнего 
Севера // Советский Север: Сб. статей. М.: Комитет содействия народно-
стям северных окраин при президиуме ВЦИК, 1929. С. 182–199. 

Боринская C.А., Козлов А.И., Янковский Н.К. Гены и традиции пита-
ния // Этнографическое обозрение. 2009. № 3. С. 117–138. 

Бутурлин С.А. Что такое «Север», кто там живет и будущее мировое 
значение его // Советский Север: Сб. статей. М.: Комитет содействия 
народностям северных окраин при президиуме ВЦИК, 1929. С. 5–65. 

Бычкова Р.А. Деятельность коммунистической партии по развитию 
социалистической культуры у малых народов севера в 1930–1959 гг: по 
материалам Таймырского национального округа: диссертация ... канди-
дата исторических наук: 07.00.00. Иркутск, 1963. 

Васильев В.И., Симченко Ю.Б. Переустройство хозяйства, быта и куль-
туры коренного населения Таймырского национального округа // Осу-
ществление ленинской национальной политики у народов Крайнего Се-
вера / отв. ред. д-р ист. наук И.С. Гурвич. М.: Наука, 1971. С. 245–275. 

Васильев В.И., Симченко Ю.Б. Поездка в Таймырский национальный 
округ // Этнологическая экспертиза: Народы Севера России. 1963–1980 
годы / под ред. З.П. Соколовой, Е.А. Пивневой. М.: ИЭА РАН, 2006. С. 7–14. 

Грачева Г.Н. Шаманы у нганасан // Проблемы истории обществен-
ного сознания аборигенов Сибири (По материалам второй половины 
XIX – начала XX в.) / отв. ред. И.С. Вдовин. Л.: Наука, Ленинградское от-
деление, 1981. С. 69–89. 



88 Сибирский этнографический сборник. Вып. 11 

Грачева Г.Н. Традиционное мировоззрение охотников Таймыра. Л.: 
Наука, 1983. 

Григорьева А.М. Народная медицина саха. Якутск: Бичик, 2012. 
Гурвич И.С. Якутско-юкагирские предания об оспе (К вопросу о путях 

формирования демонологических образов) // Социальная организация и 
культура народов Севера: Посвящается памяти Б.О. Долгих / отв. ред. 
И.С. Гурвич. М.: Наука, 1974. С. 249–269. 

Добжанская О.Э. Сказание про оспу (Болезни и эпидемии в повество-
вательном фольклоре нганасан) // Научный вестник Арктики. 2020. № 9. 
С. 50–55. 

Доброва-Ядринцева Л.Н. Пути к новому быту // Охотник и пушник 
Сибири. 1928. № 9. С. 48–50. 

Долгих Б.О. (сост.). Мифологические сказки и исторические предания 
нганасан. М.: Наука, 1976. 

Долгих Б.О. О положении малых народов Севера и о мероприятиях по 
подъему их хозяйства, культуры и улучшению быта // Этнологическая 
экспертиза: Народы Севера России. 1959–1962 годы / под ред. З.П. Соко-
ловой, Е.А. Пивневой. М.: ИЭА РАН, 2005. С. 155–180. 

Долгих Б.О., Файнберг Л.А. Таймырские нганасаны // Современное 
хозяйство, культура и быт малых народов Севера / отв. ред. Б.О. Долгих. 
М.: Изд-во АН СССР, 1960. С. 9–62. 

Еремина Т.С. Очерк истории Таймырской окружной партийной орга-
низации: 1930–1940 гг.: Дисс. ... канд. ист. наук: 07.00.00. Москва, 1971. 

Жорницкая М.Я. Некоторые вопросы современного положения ко-
ренного населения Таймырского автономного округа // Этнологическая 
экспертиза: Народы Севера России. 1963–1980 годы / под ред. З.П. Соко-
ловой, Е.А. Пивневой. М.: ИЭА РАН, 2006. С. 373–379. 

Иохельсон В.И. Юкагиры и юкагиризированные тунгусы / пер. с англ. 
В.Х. Иванова и З.И. Ивановой-Унаровой; отв. ред. Н.А. Алексеев. Новоси-
бирск: Наука, 2005. 

Лебедев В.В. Некоторые вопросы социально-экономического и куль-
турно-бытового развития коренного населения Хатангского района Тай-
мырского автономного округа // Этнологическая экспертиза: Народы Се-
вера России. 1981–1984 годы / под ред. З.П. Соколовой, Е.А. Пивневой. М.: 
ИЭА РАН, 2006. С. 262–280. 

Лебедев В.В. О современном положении коренного населения Хатанг-
ского района Таймырского автономного округа // Этнологическая экс-
пертиза: Народы Севера России. 1985–1994 годы / под ред. З.П. Соколо-
вой, Е.А. Пивневой. М.: ИЭА РАН, 2007. С. 9–20. 

Львов А.К. Культурные базы на Севере // Устроение северных тузем-
ных племен. М., 1926. С. 28–37. 

Михель Д.В. Медицинская антропология: исследуя опыт болезни и си-
стемы врачевания. Саратов: Саратовский гос. технический университет, 
2015. 

Михель Д.В. Мишель Фуко и западная медицина // Логос. 2019. Т. 29. 
№ 2 (129). С. 64–81. 

Никифорова В.А., Кирюткин С.А. Система медицинского обслужива-
ния в районах традиционного проживания коренных малочисленных 
народов Севера Красноярского края и Иркутской области (исторический 



РАЗВИТИЕ СЕТИ ЗДРАВООХРАНЕНИЯ НА ТАЙМЫРЕ  89 

 

анализ). // Проблемы социально-экономического развития Сибири. 2021. 
№ 4. С. 120–128. 

Носов В.Е. Развитие промышленности, сельского и промыслового хо-
зяйства Енисейского Крайнего Севера: Учеб. пособие. Красноярск: б.и., 
1972. 

Пивнева Е.А. Здоровье и медико-социальные проблемы // Современ-
ное положение и перспективы развития коренных малочисленных наро-
дов Севера, Сибири и Дальнего Востока. Независимый экспертный доклад 
/ отв. ред. В.А. Тишков. Новосибирск, 2004. С. 77–92. 

Попов А.А. Нганасаны. Вып. 1. Материальная культура. M.; Л.: АН 
СССР, 1948. (Труды Ин-та этнографии АН СССР. Новая серия. Т. III). 

Попов А.А. Нганасаны: Социальное устройство и верования / отв. ред. 
Г.Н. Грачева, Ч.М. Таксами. Л.: Наука, Ленинградское отделение, 1984. 

Протокол заседания шестого расширенного Пленума Комитета Со-
действия Народностям Северных Окраин при Президиуме ВЦИК, состо-
явшегося с 20–31 марта 1929 г. М.: Книжная фа-ка Центр. изд-ва народов 
СССР, 1929. 

Романова Е.Н., Степанова Л.Б. Антропология болезни. По следам 
эпидемий полярного круга: полевые материалы И.С. Гурвича // Вестник 
археологии, антропологии и этнографии. 2021. № 3 (54). С. 218–230. 

Сергеев М.А. Некапиталистический путь развития малых народов Се-
вера. М.; Л.: АН СССР, 1955. (Труды Института этнографии. Новая серия. 
Т. XXVII). 

Симченко Ю.Б. Традиционные верования нганасан. Ч. 1–2. М.: ИЭА 
РАН, 1996. 

Симченко Ю.Б. Основные черты современных этнических процессов 
у коренного населения Авамской тундры Таймырского национального 
округа // Преобразования в хозяйстве и культуре и этнические процессы 
у народов Севера / отв. ред. И.С. Гурвич, Б.О. Долгих. М.: Наука, 1970. 
С. 164–178.  

Слёзкин Ю.Л. Арктические зеркала: Россия и малые народы Севера. 
М.: Новое литературное обозрение, 2008. 

Содномпилова М.М. Эпидемические заболевания в жизни монголь-
ских народов // Вестник Бурятского НЦ СО РАН. 2016. № 3 (23). С. 41–51. 

Хазанович А.М. «Красный чум» в Хатангской тундре. Л.: Из-во 
Главсевморпути, 1939. 

Харитонова В.И. Медицинская антропология: российские реалии // 
Медицинская антропология, проблемы, методы, исследовательское 
поле: Сб. статей / отв. ред. В.И. Харитонова. М.: ООО «Публисити», 
2015. С. 5–8. 

Шнейдер А.Р., Доброва-Ядринцева Л.Н. Население Сибирского края 
(русские и туземцы). Новосибирск: Сибкрайиздат, 1928. 

Shirokogoroff S.M. Psychomental Complex of the Tungus. L.: Kegan Paul, 
Trench, Trubner & Co., Ltd., 1935. 

 
 



 

ЭТНОГРАФИЯ, ЭТНОГРАФЫ И ГОСУДАРСТВО 

 

 

Сирина Анна Анатольевна 

ГОСУДАРСТВЕННАЯ ЭТНОГРАФИЯ 
В ВОСТОЧНОЙ СИБИРИ (1920-е гг.) 

 
 

Введение 

Быстрое развитие этнографии в начале 1920-х гг. в СССР было вы-
звано задачами советского национального строительства и широким 
краеведческим движением. Востребованность научного знания при-
вела к увеличению финансирования исследований, созданию новых 
институций, подготовке профессиональных кадров. В то время этно-
логия претендовала на роль мегадисциплины, наподобие антрополо-
гии в Америке: в рамках этой науки мыслились не только языкозна-
ние, фольклористика, археология, но и география, экономика и др. Со-
циология в то время в СССР не развивалась, поэтому анализ обще-
ственных процессов (и их переформатирование), особенно в нацио-
нальной сфере, брала на себя, наряду с историей, и этнология. Но уже 
в 1930 г. факультет этнологии МГУ был закрыт (Соловей 2022). 

Время становления советской этнографии было отмечено «уни-
кальной партнерской парадигмой» взаимоотношений власти и науки 
(Соловей 2022: 38). Изменилась сама идеология этнографических ис-
следований, когда наука прямо призывалась на службу практике, ста-
новясь элементом социальной инженерии (Сирина 2013). Профессор 
В.Г. Богораз в 1922 г. считал, что «использование этнографического 
знания в формировании Советской политики по отношению к “тузем-
ным племенам” Сибири поставит Советскую Россию в ряд “современ-
ных государств”, таких как Британия и США, именно поскольку там это 
знание используется в колониальной политике» (Ссорин-Чайков 2016: 
101). Сотрудничество этнографов с властью в национальном, экономи-
ческом, культурном строительстве у народов Севера нашло отражение 
в термине «государственная этнография» (Андерсон 1998). 



ГОСУДАРСТВЕННАЯ ЭТНОГРАФИЯ В ВОСТОЧНОЙ СИБИРИ (1920-е гг.)  91 

 

Вклад этнологов 1920-х гг. в советское строительство у народов Се-
вера невозможно переоценить. Благодаря их знаниям, подвижниче-
ству, энтузиазму и социальному оптимизму, искреннему желанию по-
мочь северным народам, помноженному на волю и ресурсы государ-
ства, в кратчайшие сроки были собраны уникальные данные, найдены 
неординарные решения в рамках советского национально-культур-
ного и модернизационного проекта, которому в историографии соот-
ветствует широкая шкала оценок от позитивных до негативных. И хотя 
период 1920-х гг. привлек внимание многих историков науки (Д.В. Ар-
зютов, С.С. Алымов, Н.Б. Вахтин, Е.А. Волжанина, В.А. Данилейко, 
А.И. Кириллова, И.И. Крупник, Е.В. Лярская, Е.А. Пивнева, М.В. Рагу-
лина, А.А. Сирина, Ю.Л. Слезкин, Т.Д. Соловей, Н.Н. Ссорин-Чайков, 
Л.Н. Хаховская и др.), до сих пор мы мало знаем о так называемой гос-
ударственной этнографии, в частности о вкладе региональных ученых 
в советское национальное строительство. Данная работа направлена 
на восполнение этого пробела. В ней рассмотрены особенности разви-
тия практической этнографии в 1920-е гг. в контексте государственной 
национальной политики в отношении так называемых малых народов 
Севера в одном из тех регионов Восточной Сибири, где сотрудничество 
этнографов и других специалистов с властными структурами было 
наиболее активным, – в Иркутской губернии / Иркутском округе (сей-
час – область). В статье выявлены критерии, по которым намечались 
первоочередные объекты изучения и модернизации; сделаны 
наброски портретов ученых, помогавших решать государственные за-
дачи, проанализированы особенности их научно-экспедиционной и 
научно-практической деятельности в условиях выполнения политиче-
ского заказа. 

Советская национальная политика и Комитет Севера 
Cоветское государство поставило цели модернизации и реформи-

рования жизни населяющих СССР народов. На протяжении 1920–
1930-х гг. происходило «национальное строительство» –  комплекс ме-
роприятий, связанных с автономизацией, культурным и языковым 
развитием нерусских национальностей1. Особенно значительным в те 
годы было культурное развитие северных регионов, которое проводи-
лось при активном участии Комитета содействия народностям север-
ных окраин при Президиуме ВЦИК РСФСР (1924–1935). Эта «государ-
ственно-общественная организация имела планово-организационные 
и научно-исследовательские задачи, разрабатывала и проводила ме-
роприятия через другие государственные учреждения, по отношению 
к которым располагала директивными правами» (Скачко 1930: 6). Ко-
митеты Севера привлекали внимание партийных и государственных 

 
1 См.: Тишков В.А. «Национальная политика» довоенного советского периода 

(Доклад на международной научной конференции «История сталинизма: Итоги и 
проблемы изучения», 5 декабря 2008 г., г. Москва). 



92 Сибирский этнографический сборник. Вып. 11 

органов, широкой общественности к проблемам народов Севера и 
освоения Арктики, но не все они могли быть решены в те годы (Исаев 
2019; Пивнева 2022). Деятельность Комитета Севера получила отраже-
ние в научных работах таких авторов, как М.А. Сергеев, В.А. Зибарев, 
С.В. Бобышев, Н.Б. Вахтин, Ю.Л. Слезкин, А.А. Асеев, А.В. Ахметова, 
В.И. Исаев и др. 

Во многих работах о малых народах Севера, написанных в 1920-е гг., 
заметна драматизация действительно непростой ситуации, в которой 
они находились после революции (Слезкин 2008: 176). «В научно-по-
литическом дискурсе, – замечает М.В. Рагулина, – схема восприятия 
инородца ассоциировалась с эксплуатацией, гнетом, национально-эт-
нической дискриминацией», противовесом чему должна была стать 
политика государственного патернализма (Рагулина 2015). Свой до-
клад по случаю седьмой годовщины Октябрьской революции профес-
сор Иркутского университета Б.Э. Петри, сотрудничавший с Иркут-
ским Комитетом Севера, начал так: «Инородец! Как унизительно зву-
чит это слово, прилепленное пришельцами русскими к прежде свобод-
ным сынам Сибири <…> Триста с лишним лет бесчеловечной эксплу-
атации, триста с лишним лет унижений и бесправия вынесли наши ту-
земцы <…> А царское правительство всех времен смотрело на туземцев 
Сибири, как на колониальных рабов, предоставив их всецело на рас-
терзание торговцев» (Петри 1928а: 4). Сегодня, благодаря выявлению 
и анализу новых источников, ученые склоняются к той точке зрения, 
что тяжелое положение в стране в 1920-е гг. было вызвано не столько 
царской политикой, сколько разрушением прежних экономических 
связей в результате революции и затянувшейся гражданской войны, 
сопровождавшей их анархией и законодательным вакуумом. «Совет-
ские органы, в частности Комитет Севера, создали устойчивый нарра-
тив об эксплуатируемом местном “отсталом” населении, что вписыва-
лось в концепты классовой теории большевиков», – отмечает М.С. Ка-
менских (Каменских 2022: 38). М.В. Рагулина на фактических матери-
алах поставила под сомнение «популярную в XIX веке парадигму “вы-
мирания инородцев” и наследовавшую ее политизированную уста-
новку исследований первых лет советской власти на преувеличение со-
циальных противоречий в регионе, а также хозяйственной и культур-
ной отсталости коренных народов» (Рагулина 2020: 445). 

Новая государственная национальная политика в СССР предпола-
гала «преодоление отсталости» северных меньшинств, для чего пла-
нировалось проведение экономических и социальных реформ. Для 
этого были необходимы новые данные о демографии и экономике этих 
народов. 

В деятельности Комитета Севера (1924–1935) выделяются два пе-
риода: до и после 1930-х гг. (Бобышев 2001), их противопоставление 
определяется переносом приоритета от локальных национальных про-
ектов к общегосударственному строительству (модернизации). Ре-
формы имели довольно противоречивый характер. «Охранительная 
стратегия, стремление соблюсти права на этническое и культурное 



ГОСУДАРСТВЕННАЯ ЭТНОГРАФИЯ В ВОСТОЧНОЙ СИБИРИ (1920-е гг.)  93 

 

своеобразие народов, оградить от русских, нарушающих их хо-
зяйственные ареалы, сопровождались противоположными тенденци-
ями. Они заключались в стремлении интегрировать туземцев 
в народно-хозяйственный комплекс, повысить их культурный и обра-
зовательный уровень» (Рагулина 2020: 446). Изменился подход к 
определению границ идентичности: от сословных границ к внешним, 
но не менее жестким критериям родства, языка, традиций, прожива-
ния  (Там же). 

Проблемы с проведением реформ в жизнь руководители и сотруд-
ники Комитета списывали на русских кулаков, несознательных тузем-
цев, недостаток финансирования, стремление местных органов власти 
«отпихнуться от работы» (Скачко 1934) и др. Все это имело место, но 
были и другие, более глубокие причины – формирование нереализуе-
мых планов, волюнтаристские, порой ошибочные, решения, ведом-
ственные недоработки. 

Государственная этнография в 1920-е годы 
Вопрос о взаимодействии науки и власти был одним из централь-

ных на Совещании этнографов Москвы и Ленинграда в 1929 г. 
Н.Н. Маторин в докладе «Этнография и советское строительство» от-
метил, что «этнографы участвуют и были действительными инициато-
рами в создании факультета северных народов, в работе Комитета Се-
вера, последний пленум проходил при участии целого ряда работни-
ков нашего этнографического отделения. Наши этнографы работают 
на Культбазе, среди северных народов. <…> мы хотим работать и хо-
тим помочь тем этнографическим материалом, который мы собираем 
при наших научных исследованиях» (От классиков 2014: 143). Буду-
щий глава Института антропологии и этнографии в Ленинграде в 
первую очередь имел в виду покойного Л.Я. Штернберга, В.Г. Богораза 
и их бывших студентов. Он предлагал «признать работу, выполняемую 
этнографами, как работу общегосударственного значения и осуществ-
лять планирование ее в соответствии с конкретными задачами нацио-
нальной политики и социалистического строительства» (Там же: 145–
146). Т.Д. Соловей описала отношения власти и этнологической науки 
в 1920-е гг. как «неравноправное партнерство», где наука была «сла-
бой стороной» (Соловей 2022: 302). Поскольку в 1920-е гг. государ-
ством вкладывались огромные средства в национальное строитель-
ство, то и финансировались многочисленные научно-практические 
экспедиции, велась подготовка этнографов, благодаря чему этногра-
фия быстро оформилась в самостоятельную науку. Уязвимость пози-
ции ученых-практиков изначально состояла в том, что им приходи-
лось работать в условиях идеологического пресса, действовать в обста-
новке непримиримости и разделения, культивировавшихся в обще-
стве диктатом государства. Этап тесного взаимодействия науки и власти 
окончился охлаждением и репрессиями (Тумаркин 1999, 2003). 



94 Сибирский этнографический сборник. Вып. 11 

Среди исследователей (этнографов и историков) отношение к 
практической работе было разным. Московские ученые, профессора 
П.Ф. Преображенский, Б.А. Куфтин и др., не были сторонниками при-
кладной этнографии. Их не воодушевляла инициатива В.Г. Богораза, 
который, будучи активным членом Президиума Комитета Севера, и 
своих студентов настраивал на совмещение научной и советской ра-
боты. Прикладная наука «вовлекала ученых в сложную политико-
идеологическую игру, подвергая серьезному интеллектуальному и мо-
ральному риску» (Соловей 2022: 320). Те, кто работал в рамках поли-
тического заказа, имели большие опасения относительно предстоя-
щих реформ. Ученик Л.Я. Штернберга Е.А. Крейнович писал своему 
учителю с Сахалина: «Больше всего меня смущает широта, неопреде-
ленность и размах работы моей среди туземцев. Ведь это не шутка, ра-
ботать по изменению всего хозяйственного уклада, т.е. надо помочь им 
вылезти из нищеты…» (Роон, Сирина 2003: 53). Б.Э. Петри замечал: 
«Эта своеобразная индустриализация наших туземцев – опыт, крайне 
опасный. Он требует большой осторожности. От наших изучений 
вправе ожидать точных данных…» (Петри 1927а: 2; Сирина 1999: 73). 
Тем не менее они считали, что результаты научных исследований при-
годятся при выработке наиболее безболезненных вариантов преобра-
зований (Ходукин 1927; Петри1927а, 1927б, 1927в, 1927д) и в конечном 
счете улучшат жизнь бывших инородцев. Возможно, на этом пути они 
реализовывали свои представления о более справедливом социальном 
устройстве, политические взгляды и амбиции. 

Если молодых студентов, начавших работать в 1920-е гг. в Сибири, 
называли «миссионерами» новой власти, многие из которых сами 
были бывшими «инородцами» черты оседлости, то более старшее по-
коление этнографов скорее заслуживает эпитета адвокатов, защитни-
ков народов Севера. К адвокатству их подталкивали и представители 
этих народов, использовавшие этничность в качестве ресурса для по-
лучения различных льгот и привилегий от государства (Гончаров 
2023). Б.Э. Петри докладывал в Иркутский Комитет Севера: «Каково 
же было мое изумление, когда я увидел делегатов сойот, приехавших 
искать меня, поделиться со мной своими горестями и поведать мне, 
что ничего не сбылось из того, о чем им летом 1926 года рассказывал» 
(ГАИО 1. Л. 67). Сойотские активисты верхом на лошадях, преодолевая 
большие расстояния, восемь раз (!) приезжали в Иркутск для решения 
вопроса их причисления к малым народам Севера (Ступин 2022: 106). 
В феврале 1929 г. Б.Э. Петри писал Иркутскому Уполномоченному Ко-
митета Севера: «На днях ко мне вновь явился делегат от Окинских 
сойот <…> Я предлагал делегату лично ехать для дачи показаний в 
Верхнеудинск (ныне Улан-Удэ. – А.С.) в Бурятский Комитет Севера, но 
сойот отказался, мотивируя дальностью пути и отсутствием средств и 
говоря: “Мы тебя знаем, ты сам пиши бумагу куда надо, хлопочи, по-
жалуйста”. <…> Я не считаю возможным отказать приехавшему ходоку 
сойоту в его праве просить меня обратиться к власти с просьбой 



ГОСУДАРСТВЕННАЯ ЭТНОГРАФИЯ В ВОСТОЧНОЙ СИБИРИ (1920-е гг.)  95 

 

предоставить его народу права, которыми он должен пользоваться на 
основании постановлений ВЦИКа» (Иванов, Калихман, Калихман 
2008: 90). 

Иркутский Комитет Севера 
 и объекты его преобразований 

Комитет Севера с центром в Москве имел разветвленную сеть отде-
лений в регионах европейского Севера, Урала, Сибири и Дальнего Во-
стока, где жили малые народы Севера, до революции известные в ос-
новном как бродячие, отчасти кочевые инородцы, в отношении кото-
рых были развернуты реформы. Как же соотносились задача этногра-
фических исследований и задача преобразований в экспедициях Ко-
митета Севера (Ссорин-Чайков 2011)? Рассмотрю этот вопрос на при-
мере сотрудничества ученых и Иркутского Комитета Севера, который 
возник как одно из отделений центрального Комитета в 1925 г.2 

В Иркутской губернии / Иркутском округе жили горнотаежные 
охотники-оленеводы карагасы (тофалары), несколько групп тунгусов 
(эвенков), сойоты-оленеводы (территория последних после админи-
стративных реформ вошла в состав Бурят-Монгольской АССР). О них 
почти не было сведений в научных трудах. Поэтому прежде всего пред-
стояло определиться с объектами преобразований с целью сделать их 
субъектами новой советской истории. Экспедиции были отправлены к 
карагасам (1925), сойотам (1926), тунгусам (эвенкам) (1925–1931). 

Ситуация с окинскими сойотами, потомками самодийского населе-
ния, испытавшего на себе несколько ассимиляционных «волн»: сна-
чала тюрков, затем – бурят, была неоднозначной. Б.Э. Петри, вернув-
шись из сойотской экспедиции, снаряженной Иркутским Комитетом 
Севера в 1926 г., сделал вывод, что «процесс ассимиляции зашел уже 
так далеко, что ни о каком возрождении окинских сойот думать не при-
ходится. Нам остается предоставить им окончательно раствориться в 
бурятской массе» (Петри 2013 (1928): 296). И хотя очень скоро он из-
менил свое мнение на противоположное, вопрос о сойотском само-
определении положительно был решен лишь в XXI в. 

Тунгусов еще предстояло найти в тайге, некоторые группы ушли из 
прежних мест вследствие нарушения сложившихся социально-эконо-
мических связей. Я.Н. Ходукин, посланный от Комитета Севера в 

 
2 В 1926 г. в связи с упразднением губерний и образованием округов Комитет Се-

вера при Иркутском губисполкоме был расформирован и учрежден Комитет Севера 
при Киренском окрисполкоме (центр – г. Киренск), сфера работы которого охваты-
вала группу тунгусов (эвенков), проживавших в верховьях р. Нижняя Тунгуска (Ки-
ренский округ). В мае 1927 г. в Иркутском (г. Иркутск) и Тулуновском (г. Нижне-
удинск) округах при исполкомах были созданы должности Уполномоченных Сибир-
ского Комитета Севера (ГАИО 2. Л. 15). В сентябре 1930 г. в связи с административно-
территориальными реформами и созданием Восточно-Сибирского края на месте 
Красноярского, Иркутского Комитетов Севера был образован Восточно-Сибирский 
краевой Комитет Севера. Документы отложились в Государственном архиве Иркут-
ской области в нескольких фондах. 



96 Сибирский этнографический сборник. Вып. 11 

1926  г. к тунгусам на р. Куту (приток Лены), выяснил, что они откоче-
вали в верховья Нижней Тунгуски на ее левый приток Непу. В 1929 г. 
среди них работала экспедиция под руководством И.П. Копылова (Ко-
пылов, Погудин, Романов 2009). Я.Н. Ходукин отправился к оседлой 
группе илимских тунгусов на р. Коченге, до революции они входили в 
Илимскую инородную управу. По итогам поездки эта группа обрусев-
ших тунгусов, перешедших к земледелию при сохранении роли охоты, 
была признана ассимилированной, и Комитет Севера не проявил к ней 
интереса (Ходукин 1927). Однако собранные материалы относительно 
«ясачных» являются уникальными с научной точки зрения (Сирина 
2013; Рагулина 2020). 

В сферу деятельности Комитета Севера попали тутурские тунгусы, 
которые до революции относились к Очеульской и Киренско-Хандин-
ской инородным управам. Они издавна находились в тесных экономи-
ческих и культурных связях с русскими земледельцами и бурятами-
скотоводами. Особое внимание к ним было обусловлено планами зем-
ледельческой колонизации Верхоленского р-на, которые стали неак-
туальными с началом индустриализации. Обследование бодайбинских 
(витимо-олекминских) тунгусов из-за их отдаленности и труднодо-
ступности, а также нехватки специалистов, началось только в 1929 г. и 
продолжилось в начале 1930-х гг. 

Таким образом, первыми объектами реформаторского внимания 
Комитета Севера стали относительно удобно расположенные с точки 
зрения транспортной доступности и имевшие давние контакты с рус-
ским и бурятским населением этнические группы, начавшие перехо-
дить к оседлости, причем предпочтение отдавалось тем группам, кото-
рые переходили к скотоводству. Внимание к смешанным группам 
населения было связано в 1920-е гг. и с поиском теоретических пози-
ций преобразования туземного хозяйства (Рагулина 2020: 433). Такая 
методология была найдена в ходе экспедиций. Задача перевода на 
оседлый образ жизни требовала выработки научных схем и алгорит-
мов действия, которых ожидала от ученых власть. И такой алгоритм 
искали в практиках смешанных групп населения, уже изменивших до 
определенной степени свой бытовой и культурный уклад (Там же). 

Ученые-практики 
В первое десятилетие советской власти найти специалистов в сфере 

этнографии народов Севера было нелегко. В Иркутске, экономическом 
и культурном центре Восточной Сибири, ситуация несколько отлича-
лась в лучшую сторону. 

Профессор Иркутского университета Бернгард Эдуардович Петри 
(1884–1937) был одним из самых активных ученых-практиков. Вы-
пускник Петербургского университета, сотрудник Музея антрополо-
гии и этнографии, в 1918 г. он переехал в Иркутск, где преподавал в 
университете и проводил археологические и этнографические изыска-
ния (Сирина 1999). От монголоведческих исследований в сфере тради-
ционной этнографии он перешел к изучению народов Севера в аспекте 



ГОСУДАРСТВЕННАЯ ЭТНОГРАФИЯ В ВОСТОЧНОЙ СИБИРИ (1920-е гг.)  97 

 

современности. Научно-практическая деятельность захватила всю его 
энергию и время. В этой связи интересно отметить, что среди предков 
Б.Э. Петри был шведский религиозный реформатор Олаус Петри. Да-
лекий потомок, несомненно, унаследовал дух реформаторства (Медве-
дев и др. 2014). Он был председателем организации «Союз воинствую-
щих безбожников» в Иркутске (Медведев, Свинин 1999: 4), активно со-
трудничал с Комитетом Севера. Конечно, в определенный период 
своей жизни он верил в необходимость реформ. 

Землеустроитель и экономист Иннокентий Прокопьевич Копылов 
(1897–1976) родился в Сибири в семье священника, в 1918 г. окончил 
Иркутскую духовную семинарию, учился в Иркутском университете 
(Рагулина, Сирина 2009). С 1922 г. работал в Иркутской Переселенче-
ской партии. И.П. Копылов часто выезжал в командировки в разные 
районы Средней и Восточной Сибири в качестве экономиста-земле-
устроителя. Он состоял членом экономической секции Совещания при 
Уполномоченном Комитета Севера. Внес большой вклад в создание 
охотничьего хозяйства Иркутской обл. (Копылов 1928; Копылов, Погу-
дин, Романов 2009; Рагулина, Сирина 2009). 

Среди тех, кто на временной или постоянной основе сотрудничал в 
Комитете Севера, можно упомянуть также Е.И. Титова – уроженца Си-
бири, который окончил семинарию и Иркутский университет. Я.Н. Хо-
дукин и П.Н. Мочульский имели за плечами опыт политической дея-
тельности и/или политической ссылки. В.Ч. Дорогостайский был био-
логом, К.Н. Миротворцев – географом, В.А. Некипелов – экономи-
стом-землеустроителем, П.Г. Полтораднев – историком и музейным 
работником. Это были люди с разным образованием и жизненным 
опытом, активной жизненной позицией (Сирина 2013). 

Экспедиции к народам Севера 
1920-е гг., и особенно их середину и вторую половину, можно 

назвать годами экспедиционного бума. Как отметил Н.Н. Ссорин-Чай-
ков, «социальная жизнь государства в 1920-е гг. приняла форму науч-
ной и реформаторской экспедиции», которая пересекается с путями 
кочевок северных народов (Ссорин-Чайков 2011: 12–13). 

В своем донесении от 12 июля 1926 г. в Комитет Севера о ходе работ 
сойотской экспедиции, которое было опубликовано и в газете, профес-
сор Б.Э. Петри сообщал: «Сейчас пишу от подножия Мунку-Сардыка, 
величественной снеговой вершины <…> Экспедиция закончила снаря-
жение в Тунке, где были закуплены лошади и части вьючного снаря-
жения <…> Первых сойот экспедиция нашла у подножия Мунку-Сар-
дыка <...> Сойоты приняли нас очень радушно <…> Они не только от-
кровенно сообщают все сведения о своем хозяйстве, семейном составе 
и др., но даже охотно подвергаются медицинскому освидетельствова-
нию» (ГАИО 3. Л. 175). Нередко сразу после окончания экспедиций 
ученые попадали прямо в кабинеты власти, где в докладах представ-
ляли свои выводы, основанные на собранных в поле данных, как это 



98 Сибирский этнографический сборник. Вып. 11 

было, например, после экспедиции Б.Э. Петри к тутурским эвенкам 
(ГАИО 4). Научное знание, будучи востребовано властными структу-
рами, вышло за пределы узкопрофессиональной среды и стало ис-
пользоваться для принятия практических решений. 

Стационарный метод полевой работы не имел применения в прак-
тической этнографии Иркутского Комитета Севера в 1920–1930-е гг., 
т.к. власть ожидала немедленных результатов от научных исследова-
ний. Интенсивный сбор материала и его обсуждение должны были 
уложиться в сжатые сроки, обычно от одного до трех месяцев. Если 
позволяли выделяемые средства, формировался расширенный отряд 
в составе этнолога-экономиста, его помощника-этнографа, врача с по-
мощником, охотоведа, набирался технический персонал. Это давало 
возможность в сложных таежных условиях проводить так называемые 
кустовые экспедиции, обследуя наиболее удаленные труднодоступные 
районы. В состав землеустроительных экспедиций в места расселения 
народов Севера входили: экономист, землеустроитель, охотовед, ино-
гда географы и биологи. Для сбора материалов местные ученые напи-
сали программы экономического (Б.Э. Петри, К.Н. Миротворцев), ме-
дико-санитарного (Анастасиев), охотоведческого (В.Ч. Дорогостай-
ский), оленеводческого (П.Г. Полтораднев) обследований. Все экспе-
диции проводились по одинаковой схеме: сбор материалов о совре-
менном демографическом и родовом составе, расселении, об охоте, 
оленеводстве, землепользовании и бюджетам. М.В. Рагулина обнару-
жила в методике, предложенной этим ученым и применявшейся в экс-
педициях Иркутского Комитета Севера, множество параллелей с под-
ходами Приполярной переписи (Рагулина 2015). Исходя из этих дан-
ных, ожидались рекомендации относительно возможности преобразо-
вания хозяйства, проведения землеустройства и выбора места под бу-
дущую культбазу. Ученые были заинтересованы в публикациях, на ко-
торые Комитет Севера изыскивал средства. 

В 1920-е гг. были выдвинуты методологические принципы, обу-
словленные поставленными задачами. Б.Э. Петри предложил метод 
обследования целых народностей. Метод был найден опытным путем, 
апробирован в экспедициях, снаряженных и финансируемых Комите-
том Севера, и представлен для обсуждения на I Всесибирском краевед-
ческом съезде (Петри 1928б). Ученый предлагал ввести в этнографи-
ческие исследования плановость, разбить Сибирь на квадраты по гео-
графическому и национальному признакам и планомерно изучать их 
в соответствии с приемами статистико-экономических обследований 
(Петри 1928б; Сирина 1999: 70). Объектами исследований становились 
отдельные этнографические группы. В основу этого метода был поло-
жен, в сочетании с географическим, эссенциалистский подход, когда 
одной территории соответствовал один народ/этническая группа. В 
отношении карагас такой метод был обоснован их компактным рассе-
лением (Рагулина 2015). 

Землеустроителями в 1920-е гг. практиковался другой метод, кото-
рый состоял в комплексном изучении как минимум двух или трех 



ГОСУДАРСТВЕННАЯ ЭТНОГРАФИЯ В ВОСТОЧНОЙ СИБИРИ (1920-е гг.)  99 

 

территориально, экономически и культурно взаимосвязанных этниче-
ских групп (например, тутуро-очеульских тунгусов/эвенков, русских 
верхоленских старожилов), был кросс-культурным, системным (Рагу-
лина, Сирина 2009). 

Сравнивая результаты работ, проведенных с использованием раз-
ных методологических подходов, можно сказать, что и те и другие да-
вали важную научную информацию, но во втором случае видение ре-
альности было более объемным. Рассмотрение и изучение этнографи-
ческой группы как замкнутой и самодостаточной, без учета культур-
ных взаимовлияний, не могло не привести и к некоторым ошибочным 
выводам (Сирина 1999: 71). 

Совещание при Иркутском Уполномоченном  
Комитета Севера 

Осенью 1927 г. при Уполномоченном Комитета Севера в Иркутске 
был создан постоянный совещательный орган («Совещание»), кото-
рый играл роль своеобразного фильтра при принятии решений, каса-
ющихся реформирования жизни северных народов. 

В состав Совещания входили шестнадцать человек, представители 
научных сил Иркутска и знатоки жизни и быта тунгусов. По архивным 
данным, большинство членов Совещания работали в Иркутском уни-
верситете, трое – в Переселенческой партии, по одному – во ВСОРГО, 
Охотничьем союзе, Окружном отделе народного образования и Окруж-
ном отделе здравоохранения. Работа Совещания проходила в четырех 
секциях (созданы 27 декабря 1927 г.): экономической (Б.Э. Петри), пра-
вовой (Б.Б. Черепахин), здравоохранения (Рубцова) и народного обра-
зования (Я.Н. Ходукин). В экономической секции, кроме Б.Э. Петри, ра-
ботали К.Н. Миротворцев, Зубков3, В.А. Некипелов и И.П. Копылов 
(ГАИО 5. Л. 2). На заседаниях рассматривались вопросы, решение кото-
рых нужно было соотносить с актуальными на тот момент задачами 
национальной политики и социалистического строительства. Обсужде-
ния проходили в полемике, поскольку планируемые реформы не имели 
прецедента, готовых рецептов не было. Следует отметить, что, хотя под-
ходы землеустроителей (Наркомзема) и Комитета Севера к разграниче-
нию территорий между разными этническими группами заметно раз-
личались, имелось стремление достичь согласованного результата, по-
веренного полевыми исследованиями. 

Члены экономической секции Совещания не поддержали планы 
Центрального Комитета Севера переселить качугских (тутуро-очеуль-
ских) тунгусов в район среднего течения р. Нижняя Тунгуска. На засе-
дании Совещания 24 сентября 1928 г. Б.Э. Петри доложил о результа-
тах своего обследования тунгусов Качугского р-на, подчеркнув необхо-
димость резервирования для них особой территории. Это мнение под-
держал Уполномоченный Комитета Севера, но оспорили 

 
3 Инициалы в документе не указаны. 



100 Сибирский этнографический сборник. Вып. 11 

представители Переселенческой партии (ГАИО 6. Л. 17). Было решено 
еще раз проработать вопрос, согласовать место под строительство 
культбазы в ходе экспедиции к тутурским тунгусам представителя Ко-
митета Севера, российского Общества Красного креста, Сибирского зе-
мельного управления. 

Да и внутри Комитета Севера имела место полемика по различным 
вопросам преобразований. Не прошло предложение П.Н. Лыткина 
(Сибирский Комитет Севера) о создании при Иркутском университете 
особого отделения для туземцев, которое он выдвинул на Совещании 
14 января 1928 г. Вместо этого Б.Э. Петри предложил создать стипен-
дии для обучения тунгусов при педагогическом и медицинском техни-
кумах и на рабфаке (ГАИО 7. Л. 4). Был отклонен план строительства 
на культбазах «длинных домов» прямоугольной формы «ирокезского 
типа» по принципу общежития, с одной общей кухней и отдельными 
комнатами, предложенный Орготделом Сибкрайисполкома (Сирина 
1999). 8 декабря 1929 г. на первом заседании комиссии по охотоведе-
нию и делам Комитета Севера при Биолого-географическом институте 
ИГУ Б.Э. Петри сделал доклад «Типовые постройки для малых наро-
дов Севера, переходящих на оседлость», в котором, помимо квалифи-
цированной критики предложенного проекта, выдвинул свой проект 
(выполнен архитектором Богатыревым), основанный на «учете по-
требностей и бытовых особенностей переходящих на оседлость тузем-
цев таежной полосы Сибири <…> вся постройка типовой избы обой-
дется в 1890 руб.» (ГАИО 8. Л. 1). 

Таким образом, на площадке Совещания происходили обсужде-
ния, что давало возможность принятия более взвешенных решений, 
если, конечно, они не шли вразрез с основной политической линией. 
Но далеко не все рекомендации и коллегиально выработанные в рам-
ках Совещания решения удавалось претворить в жизнь. 

Вопросы организации культбаз 
Новой формой продвижения советской власти в северные районы 

была культбаза. В идее культбаз «нашли отражение максимальные эт-
носберегающие практики», основанные на романтике революционных 
преобразований и близком к утопическому представлении «о возмож-
ности идеального устройства ограниченного сообщества» (Хаховская 
2018: 301), встроенного в европейскую цивилизацию. Культбазы 
должны были стать центрами притяжения туземцев и последующего 
постепенного оседания. Всего, по данным И.М. Суслова, на начало 
1936 г. было построено 17 культбаз, на которых работало около 750 слу-
жащих различных специальностей (Чурсина 2021: 9). Если Чаунская 
культбаза на Северо-Востоке Сибири по разным причинам не имела 
особого эффекта от своей деятельности (Хаховская 2018), то культбазы 
на Ямале сыграли свою роль в решении многих сложных вопросов 
жизнедеятельности, став на короткое время альтернативным источни-
ком власти в районе (Кашмакова 2018). Некоторые культбазы, органи-
зованные в 1920–1930-х гг., прекратили свое существование только в 



ГОСУДАРСТВЕННАЯ ЭТНОГРАФИЯ В ВОСТОЧНОЙ СИБИРИ (1920-е гг.)  101 

 

начале 1960-х гг. (Там же), а другие обрели статус новых администра-
тивных центров, как, например, Тунгусская (Туринская) культбаза, ос-
нованная в 1927 г. (сейчас – пос. Тура Эвенкийского муниципального 
р-на) и сыгравшая заметную роль в формировании эвенкийской наци-
ональной автономии и идентичности при участии выдающегося совет-
ского и общественного деятеля, руководителя Красноярского Коми-
тета Севера и члена Президиума Центрального Комитета Севера, уче-
ного-тунгусоведа И.М. Суслова. Культбазы в северных регионах заме-
нила общегосударственная партийно-советская административная си-
стема управления (Хаховская 2012: 171). 

Основные принципы создания культбаз были обозначены в дирек-
тивах государства, но их конкретное воплощение зависело от местных 
условий. Б.Э. Петри разрабатывал практические и методические прин-
ципы организации культбаз для тофаларов и тутурских эвенков на ос-
нове экспедиционной работы, консультаций с местными властями и 
представителями народов. Свои мысли ученый обобщил и представил 
в 1926 г. в докладе «Проект культбазы для малых народов Сибири» 
(Петри 2013 (1928)) на Первом Сибирском краевом научно-исследова-
тельском съезде в Новосибирске. Ключ к вопросу о путях перехода 
народов Севера к оседлости он увидел в практике сойот, которые 
начали самостоятельно переходить от оленеводства к скотоводству 
(Там же: 300). По его мысли, при переходе к оседлому скотоводческо-
промысловому типу хозяйства население должно было остаться охот-
никами, т.к. государству требовалась пушнина как ценный экономиче-
ский ресурс. Культбаза должна была стать самоокупаемым центром 
оседания, медицинской помощи и образования народов Севера, по-
строенном на «строго выдержанном национальном принципе» (Там 
же: 301). В докладе был нарисован идеальный патерналистский образ 
советской культбазы, но ученый верил, что «это не фантазия, не уто-
пия <…> это возможная конструкция самоокупаемого таежно-про-
мыслового коллектива» (Там же: 309). Предполагалось, что «если ту-
земец будет сдавать в кооператив всю пушную продукцию, то <…> не 
будет ни в чем нуждаться» (Там же: 307, 308). Однако перспективы, 
намеченные в Комитете Севера, во многом разбивались о неготовность 
подопечных государства жить по установленным извне правилам. 

Инициатива создания культбаз как будущих центров оседлости, 
социально-экономического и культурного строительства исходила от 
государства. С народами Севера согласовывали выбор конкретного ме-
ста для культбазы. Рекомендации Б.Э. Петри по этому вопросу были 
довольно трудновыполнимы: удаленность от русских поселков должна 
была дополняться транспортной доступностью и возможностью кон-
троля за приезжими; место должно было иметь поблизости летние вы-
пасы для оленей и луговины для сенокошения и др. (Петри 2013). 

В Иркутском округе в 1920-е гг. были организованы несколько 
культбаз. Деятельность Б.Э. Петри отражена в архивных документах и 



102 Сибирский этнографический сборник. Вып. 11 

опубликованных работах (Петри 1927г, 1928а, 1928б, 1930, 2013 
(1928)). Рассмотрю кратко историю создания двух культбаз. 

Карагасская культбаза. Место для строительства карагасской 
культбазы (сейчас – пос. Алыгджер) при слиянии р. Уды и Кара-Бу-
рени у подножия Саян было предложено Петри на основании его уда-
ленности от торговых путей, по которым проникали нелегальные тор-
говцы спиртом; есть мнение, что оно было выбрано неудачно (Мель-
никова 1994: 218). В настоящее время в поселке живет около 500 чело-
век. Государство профинансировало строительство школы, медпункта, 
кооператива и 20 домов для осевших карагас (тофаларов). «...Малень-
кий народ карагасы казалось должен был вымереть бесследно <…> Са-
мая маленькая в мире республика в пределах одного сельсовета “Кара-
гасия” – мечта, воплотившаяся в действительность в течение только 
трех лет» (ГАИО 9. Л. 50–55). В строительстве культбазы, налажива-
нии работы кооперации и по другим вопросам большую помощь ока-
зал бывший политссыльный П.Н. Мочульский, прекрасно знавший ка-
рагас и много лет проживший рядом с ними. 

Петри переоценивал готовность карагас к переходу к оседлости, к 
занятиям скотоводством и жизни «отдельными хуторами» с круглого-
дичной трудовой занятостью, рисовал идеальную картину, но такие 
выводы отвечали политическому заказу и целям Комитета Севера. 

Вершино-тутурская культбаза. При организации культбазы для 
группы тутурских тунгусов (эвенков) Петри следовал ранее опублико-
ванным установкам. Непросто было определить место для строитель-
ства культбазы в районе, на который имела виды и Переселенческая 
партия. Вопрос прорабатывался на всех уровнях: в экспедициях в от-
даленные стойбища, на Тунгусских сугланах 1928–1929 гг., на заседа-
нии Качугского районного исполкома и Президиума Иркутского окри-
сполкома. Выбор был сделан в пользу Вершино-тутурского стойбища 
(сейчас – пос. Вершина Тутуры), места лугового, где жили тунгусы-ско-
товоды, переходящие на оседлый образ жизни, более доступного по 
сравнению с отдаленным «каменным местом» на Киренге, где тунгусы 
еще держали оленей и охотились. Но ни желания переселяться, ни 
единства мнений по этому вопросу среди тунгусов не было, что показал 
тунгусский суглан, состоявшийся в период с 26 по 30 февраля 1929 г., 
на который собрались 91 взрослый тунгус и 25 детей и подростков, а 
также представители Иркутского Комитета Севера, Иркутского Охот-
союза, Качугского РИК. На суглане Б.Э. Петри выступил с докладом «О 
выборе территории для тутурских тунгусов». Он отметил, что «к еди-
ногласному решению о выборе места для культбазы тунгусы не при-
шли. При объезде экспедиции тунгусы высказывались всегда за 
устройство культбазы на тех стойбищах, где опрашиваемые жили» 
(ГАИО 10. Л. 64–67; Петри 1930). В обсуждении вопроса на суглане 
тунгус Петр Иргинеев заявил: «Мы илгинцы с оленями не умеем обра-
щаться. Мы уже давно скотоводы, нам нужны луга для покосов и вы-
гона. Если в Киренгском районе нет лугов – мы туда не поедем. На Ту-
туре хорошие луга. Мы выражаем желание переселяться на Тутуру». 



ГОСУДАРСТВЕННАЯ ЭТНОГРАФИЯ В ВОСТОЧНОЙ СИБИРИ (1920-е гг.)  103 

 

Тунгус Александр Попов от имени тунгусов стойбищ Дудовка, Чанчур, 
Муринья, Ханда и Тырка, напротив, заявил о нежелании переселяться 
в Вершину Тутуры. «Я летом (1928 г. – А.С.) объехал все стойбища и 
убедился, что примирить горных тунгусов и луговых нельзя, – сказал 
Б.Э. Петри. – Киренгские и Ленские хотят иметь место – горы, Тутур-
ские и Илгинские – обязательно луга. Вы и на будущий год не сгово-
ритесь, потому что у вас разные формы хозяйства. Все-таки, большин-
ство высказалось за луговое место, а поэтому надо остановиться на Ту-
туре. <…> Кто не захочет поехать, может оставаться на своем месте». 
Уполномоченный Комитета Севера Широких резюмировал: «Все тун-
гусы переселяются постепенно и по желанию. Не переехавшие не ли-
шаются охоты и охотятся на одних правах с русскими» (ГАИО 11). 
Вскоре началось строительство медпункта, школы, жилых домов на 
Вершино-тутурской культбазе. На 5-м суглане прозвучали следующие 
цифры: на каждого учащегося тунгусской школы ассигновано 268 руб. 
65 коп., на одного русского полагалось 18 руб. 75 коп.; расход на одного 
больного тунгуса составлял 18 руб. 40 коп., на русского – 1 руб. 28 коп. 
(ГАИО 12. Л. 58, 58 об.). 

Переход эвенков к оседлости растянулся на много лет, форсиро-
ванного переселения на Вершино-тутурскую культбазу не было. Участ-
ники 6-го суглана, состоявшегося в марте 1930 г., поддержали предло-
жение Колпакова из Ирохотсоюза о сохранении, помимо культбазы, 
рассредоточенных стойбищ, что поможет более эффективно опромыс-
лить территорию и сохранить ее от пожаров (ГАИО 13. Л. 216). Еще в 
1940-е гг. эвенки жили в небольших поселениях-стойбищах, разбро-
санных по тайге. Их быт описал в своих воспоминаниях бухгалтер 
эвенкийского колхоза И.И. Бурлаев. Микроареальная система расселе-
ния, помимо сохранения культурных особенностей, помогла эффек-
тивно освоить таежные ресурсы для нужд населения и армии в годы 
Великой Отечественной войны (Бурлаев 2019). Укрупнение мелких 
населенных пунктов в конце 1950-х – начале 1960-х гг. прервало сло-
жившиеся практики этнокультурного освоения ландшафта, принесло 
больше необратимых изменений в жизнь эвенков, нежели реформы 
1920-х –1930-х гг. На месте бывшей Вершино-тутурской культбазы 
возник постоянный поселок Вершина Тутуры с сезонно мобильным 
населением, осваивающим близлежащую тайгу (ср.: Davydov 2022). 
Люди полагаются и на ресурсы природы, и на ресурсы государства и ба-
лансируют между ними, поскольку опыт их жизни свидетельствует о воз-
можных флуктуациях как природной, так и социальной среды. Населе-
ние поселка сохраняет эвенкийскую идентичность, но слабо владеет язы-
ком своих предков. В поселке проживают 185 человек, из них 180 считают 
себя эвенками, шестеро владеют эвенкийским языком4. 

 
4 См.: Вершина Тутуры // Малые языки Сибири: наше культурное наследие. URL: 

https://siberian-lang.srcc.msu.ru/ru/naselennyy-punkt/vershina-tutury. 



104 Сибирский этнографический сборник. Вып. 11 

Землеустройство, национальное  
и классовое разделение 

В изучении и модернизации жизни северных народов велика роль 
Комитета Севера и землеустроительных экспедиций Наркомзема 
(Волжанина 2014: 6). Цели землеустройства народов Сибири вклю-
чали следующие основные линии: во-первых, политические, для об-
легчения управления «разрозненной туземной массой», во-вторых, 
экономические, которые предусматривали «правильную постановку 
доходности» хозяйства, и, наконец, протекционистские (защита уго-
дий туземцев от «пришлых элементов»). Решение всех вопросов изме-
нения жизненного уклада туземцев виделось в предстоящей коллекти-
визации. Практически все экономико-статистические обследования 
малочисленных сибирских этносов в первой трети XX в. не избежали 
политического заказа и были заточены под определенную цель (Си-
рина, Рагулина 2009: 11–12). 

Необходимо было определить, кто станет субъектом нового земле-
пользования на Севере. Принципы землеустройства изначально были 
двойственны: с одной стороны, четкое размежевание земель по нацио-
нальному признаку, с другой стороны, согласно постановлению VI Пле-
нума Комитета Севера, с 1928 г. землеустройство должно было охваты-
вать «всех трудовых землепользователей, находящихся в землеустраи-
ваемых районах, без различения национальности» (Стась 2018: 64). 

Первоначально территории намеревались закрепить за реконстру-
ируемыми родовыми советами, затем – за туземными советами. Среди 
вопросов, которые задавали тунгусы на собрании Уроканского участка 
Токминского р-на, входившего в сферу деятельности Киренского Ко-
митета Севера, работавшего на севере Иркутского округа, были такие: 
«Что такое тузсовет?»; «Что такое эксплуатация?»; «Кто такой упол-
номоченный райисполкома?» (ГАИО 14. Л. 50об.). Родовые/туземные 
советы существовали поначалу на бумаге; с отъездом руководителей 
переставал работать и родовой совет (Слезкин 2008; Ссорин-Чайков 
2011). Так, ревизионная Комиссия из Иркутска обнаружила «полный 
развал» работы Тутуро-Очеульского туземного совета. По мнению Б.Э. 
Петри, высказанному в письме в адрес Сибирского Комитета Севера, 
развалил работу тузсовета тунгус Поликарп Зуев, который проходил 
обучение в Ленинграде. Письмо не содержит описания фактов плохой 
работы, но любопытна характеристика Зуева как инертного и «дена-
ционализированного элемента»: «Столичная жизнь оставила на нем 
глубокие следы. Тайга, повседневная работа, интересы своего народа 
не влечет больше. Жить в столице, удобно уклоняться от занятий под 
видом болезни в апартаментах Александро-Невской Лавры5 куда при-
ятнее. Брак с тунгуской непривлекателен. Зуев женится на кокетливой 
русской девушке. Отношение к своим – высокомерное, начальствен-
ное. Щеголяет своим комсомольским билетом, хотя политически 

 
5 Студенты-северяне жили в бывших кельях насельников Александро-Невской 

Лавры. 



ГОСУДАРСТВЕННАЯ ЭТНОГРАФИЯ В ВОСТОЧНОЙ СИБИРИ (1920-е гг.)  105 

 

абсолютно безграмотен…» (ГАИО 15. Л. 3об.). Ученые активно вовле-
кались в происходившие процессы, незаметно проникались патерна-
листским мышлением. 

Тема национального самоопределения, провозглашенная государ-
ством, а фактически – во многом искусственного разделения по наци-
ональному признаку в местах давних межэтнических контактов – 
внедрялась и проникала в сознание людей. Так, на 6-м суглане рас-
сматривали заявление о принятии в тунгусское общество Николая Ни-
колаевича Щапова, тунгуса по рождению, усыновленного русским кре-
стьянином из с. Анга. Из протокола суглана: 

Х.Х. Дорофеев: Предлагаю не принимать. Хотя он и тунгус, но же-
нат на русской и дети его русские, старший сын даже красноармеец. 
Приняв его одного мы не нарушим единства нашей национальности, 
но у него большой хвост из чуждых нам по духу и воспитанию людей. 
Теперь каждому выгодно быть тунгусом и к нам лезут со всех сторон. 

В.К. Дорофеев: Щапов родной брат нашего старика Сидора. Он хо-
рошо земледелие знает и нас научить этому может; надо принять. 

А.И. Дорофеев: Тогда принять и Сафонову Веру придется, у кото-
рой муж русский и дети тоже не тунгусы. Если так пойдет, то настоя-
щие тунгусы выведутся и мы растворимся в русской народности.  

Возгласы с мест: Щапова надо принять (ГАИО 16. Л. 220 об., 221). 

В итоге «за» проголосовали 33 человека, «против» – 13 человек. А 
Вере Сафоновой отказали, хотя ради вступления в Тунгусское общество 
она была согласна уйти от мужа. Конечно, мы не знаем всех перипетий 
отношений в местном сообществе, например, почему голосовали не все, 
почему высказывался только «клан» Дорофеевых, почему тунгуску 
Веру Сафонову не приняли в свой круг. По архивным документам, Ха-
ритон Харитонович Дорофеев наиболее близко сотрудничал с учеными 
и представителями власти (в 1930-е гг. был репрессирован). Тунгусские 
активисты, как и этнографы-практики, чутко реагировали на запросы 
власти, которая в то время взращивала и поддерживала национальную 
составляющую, и приспосабливались к этим запросам. 

Непросто было решить вопрос о проведении границ между эвен-
кийскими и русскими охотниками в таежных регионах юго-восточной 
Сибири. Жалобы тунгусов на русское промысловое население, захва-
тывавшее таежные угодья, соседствовали с нежеланием отделяться в 
особый район-резервацию, что было отмечено в отчетах исследовате-
лей: «Даже в том случае, если стойбища оказывались заселенными 
наполовину и более русскими и в русском окружении как Тырка (7 тун-
гусских и 7 русских хозяйств) или Дудовка (11 тунгусских и 22 русских), 
все равно тунгусы уверяли, что лучше их стойбища места не найти. “Го-
роди поскотиной деревню пополам: там будет русский конец, а здесь 
тунгусский”, – предлагали мои собеседники» (ГАИО 17. Л. 64–67; 
Петри 1930: 16–17). Такая ситуация складывалась в местах 



106 Сибирский этнографический сборник. Вып. 11 

исторического соседства с русским старожильческим населением – в 
верховьях р. Нижняя Тунгуска, на Илиме, на Лене. 

Противоречие между установками, спущенными сверху, и резуль-
татами полевой работы приводило Б.Э. Петри к противоречивым вы-
сказываниям. Так, с одной стороны, он оценивал аккультурацию ту-
турских эвенков как средство их адаптации к меняющейся социопри-
родной среде: «Заметные следы метисации говорят скорее за то, что 
быть может только благодаря восприятию русской крови тутурским 
тунгусам удалось не только выжить, но и усвоить отдельные элементы 
русской культуры и вполне приспособиться к ним» (Петри 1930: 18). С 
другой стороны, он делал выводы о губительности влияния соседей. 
Обследовав состояние тунгусской школы-интерната, расположенной в 
русском с. Бутаково Качугского р-на, Петри докладывал на совещании 
в секции народного образования при Иркутском Уполномоченном Ко-
митета Севера: «Особо следует обратить внимание на засорение тузем-
ного состава учащихся чуждым по национальности элементом. <...> По-
скольку мы стремимся создать чисто туземную национальную школу, 
нет никакой надобности денационализировать ее посторонними вклю-
чениями» (ГАИО 18. Л. 50–55). Таково было политическое требование, 
которому ученый стремился соответствовать, на тот момент это было 
его убеждением: «Политику Советской власти, проводимую Комитетом 
Севера в отношении культурного и экономического возрождения тутур-
ских тунгусов, признать правильной» (ГАИО 19. Л. 216). 

Хотя участники экспедиций имели на руках определенные инструк-
ции, не все следовали им буквально. Многое зависело от личной пози-
ции ученого, его отношения к происходящему6. Землеустроительная 
экспедиция И.П. Копылова по разграничению территорий между 
эвенками и русскими старожилами верховьев р. Нижняя Тунгуска 
в своем подробнейшем отчете, написанном на основе полевых наблю-
дений и статистических данных, отметила негативное явление про-
никновения русских охотников в угодья тунгусов и их вытеснение, а 
также «исторически сложившиеся реалии в землепользовании, кото-
рые нельзя было не учитывать» (Копылов, Погудин, Романов 2009). К 
подобным выводам ранее пришла землеустроительная экспедиция 
В.А. Некипелова, работавшая на Верхней Лене (Некипелов 2019). Ими 
были предложены конкретные варианты разграничения охотничьих 
территорий на основе числовых выражений значения охотничьего 
промысла в экономике тунгусского и русского населения района, в от-
ношении которого употреблялся термин «контингенты пользовате-
лей» (Копылов, Погудин, Романов. 2009: 140). 

«При выявлении пожеланий населения о границах охотугодий при-
шлось констатировать, что тунгусы желают получить в свое исключи-
тельное пользование громадную территорию, производительность ко-
торой превышает потребность туземного хозяйства. В то же время рус-
ские охотники просят об отводе им территории, которая вклинивается в 

 
6 См. также: Данилейко 2011. 



ГОСУДАРСТВЕННАЯ ЭТНОГРАФИЯ В ВОСТОЧНОЙ СИБИРИ (1920-е гг.)  107 

 

пределы намеченного тунгусами района. Поэтому при разграничении 
территории и распределении охотугодий приходится брать признак 
фактического освоения лишь в качестве отправного пункта и исходить 
главным образом из необходимости наиболее целесообразной органи-
зации территории, учитывая все моменты как экономического, так и со-
циально-политического порядка. Вкратце эти моменты сводятся к сле-
дующему: (1) Отграничение туземного района в границах, обеспечива-
ющих национальное объединение и нормальное развитие всех отраслей 
туземного хозяйства с вовлечением его в коллективизацию. (2) Пра-
вильное построение охотхозяйства на организуемой территории через 
выделение приписных охотничьих хозяйств и обеспечения участия в 
промысловой деятельности бедняцо-середняцких масс путем вовлече-
ния их в охотничьи коллективы. (3) Установление заказников, которые, 
являясь естественными резерватами, вместе с тем должны служить и за-
щитной полосой, препятствующих проникновению русских охотников 
в пределы туземного района» (Копылов, Погудин, Романов 2009: 140). 
Этот подход был воспринят при организации охотхозяйств в Сибири, он 
более следовал прагматической, а не политической линии. 

Неоднозначный вопрос о классовом расслоении у народов Севера 
вышел на первый план в связи с политическим запросом на коллекти-
визацию в конце 1920-х – начале 1930-х гг. По сохранившимся отчетам 
землеустроителей можно попытаться проследить эволюцию их подхо-
дов. И.П. Копылов в отчете 1929 г. (Копылов, Погудин, Романов 2009) 
занял взвешенную позицию, подчеркивая, что «социально-образую-
щие процессы не имеют здесь четко выраженной формы, а своеобразие 
бытовой обстановки и всего строя и внутрихозяйственных отношений 
еще более затемняют отношения социальных различий» (Сирина, Рагу-
лина 2009: 12). Оговариваясь, что «произведенное нами изучение явля-
ется первым опытом по этой линии и, как первый опыт, возможно, не 
свободно от известных недостатков и ошибок», по стоимости капиталов 
и средств производства он выделил пять типов хозяйств: батрацкие или 
бедняцкие; переходные; середняцкие; крепко-середняцкие; зажиточ-
ные (Копылов, Погудин, Романов 2009: 65). 

В начале 1930-х гг. работа Б.Э. Петри «Проект культбазы у малых 
народов Севера» подверглась уничижающей критике за то, что ученый 
не рассматривал культбазу как орган диктатуры пролетариата (Сирина 
1999). 

В отчете землеустроителей, работавших в Байкитском р-не Эвен-
кийского национального округа в 1932–1933 гг., эвенкийское население, 
разделенное на кочевые советы, было подразделено на три категории: 
бедняки, середняки, кулаки. Дополнительно была введена категория 
«шаманы и др. лишенцы», и весь анализ хозяйства шел сквозь призму 
социальных различий, а определяли, кого к какой категории отнести, 
властные органы, в том числе по сведениям, представленным земле-
устроителями. На момент обследования в Байкитском кочевом совете 
только 10,4 % оленей находились в обобществленном стаде, остальные 



108 Сибирский этнографический сборник. Вып. 11 

у единоличников, из которых в категорию кулацких были отнесены 
63,6 % хозяйств (ГАИО 20. Л. 68). Впоследствии создание коллективных 
хозяйств происходило путем экспроприации оленей у их собственников. 

По архивным документам из Красноярского края, «значительная 
часть его коренного населения, искусственно разделенного в соответ-
ствии с классовым подходом на кулаков, середняков и бедняков, вос-
принимала эту деятельность как грубое вмешательство “русского” гос-
ударства в свою жизнь» (Гайдин, Бурмакина 2023: 214). 

Заключение 
Сотрудничество науки и государства дало сильнейший стимул раз-

витию этнографических исследований, особенно на Севере и в Сибири. 
Участие этнографов, охотоведов, землеустроителей в социалистиче-
ском переустройстве жизни и быта народов Севера принесло важные 
научные и практические результаты. 

Работа государственных этнографов привела к дополнению или 
пересмотру методологических и методических подходов к изучению 
человеческих сообществ. В дореволюционное время этнография Си-
бири занималась в основном темами, характерными для классической 
эволюционистской этнографии: происхождением и развитием семьи 
(социальной организацией) и историей и развитием религиозных ве-
рований. Практическая деятельность по обследованию народов, полу-
чивших статус «малых» и нуждавшихся в практической помощи госу-
дарства, заставила ученых обратить внимание на этнографию совре-
менности, в первую очередь на хозяйство и материальную культуру. 
Это не могло пройти незамеченным для самих исследователей: 
«...если раньше каждый новый добытый факт был тем ценнее и инте-
реснее, чем больше следов давности таил он в себе, то теперь нас инте-
ресуют преимущественно те факты, которые дают ключ к правильному 
пониманию основных пружин, двигающих хозяйство туземцев» 
(Петри 1927г: 7, 11; Сирина 1999: 69–70). В связи с этим взгляды 
Б.Э. Петри на предмет и задачи этнографии претерпели существенную 
эволюцию: от сознания того, что его работы «лишены практического 
значения» он пришел к выводу: «...не пора ли закончить период ис-
следований и приступить к реальному содействию» (Петри 1927а: 38). 

Этнографы обратили внимание на прежде малоисследованные 
народы тайги. К ним в 1925–1931 гг. от Иркутского Комитета Севера 
были снаряжены порядка десяти экспедиций. Кроме того, изучались 
смешанные сообщества, например «ясачные». Приоритетными темами 
стали землепользование, хозяйство и бюджет, бытовые особенности, 
включая жилищные условия и медицинское состояние малых народов 
Севера. В 1930-х гг. они дополнились изучением социальной организа-
ции – темы, хорошо знакомой по эволюционистской этнографии, но по-
ставленной с практической целью выявления на Севере классового рас-
слоения. Иркутские ученые поначалу старались нивелировать эту тему 
в связи с реалиями поля и, вероятно, личными позициями. 



ГОСУДАРСТВЕННАЯ ЭТНОГРАФИЯ В ВОСТОЧНОЙ СИБИРИ (1920-е гг.)  109 

 

Представители Комитета Севера и Наркомзема, исследуя населе-
ние Сибири, имели разные цели, для достижения которых использо-
вали объективно взаимодополняющие методологические подходы. В 
частности, изучение этносоциальной среды во взаимосвязях, а не 
сквозь призму отдельно взятой этнической группы, давало более объ-
емную картину текущих процессов. Появилась установка на комплекс-
ность исследований: от ресурсной основы до социально-экономиче-
ских и культурных особенностей населения, тесно связанного с терри-
торией (Копылов 1928). 

Важное место при проведении землеустроительных экспедиций 
приобрела этнографическая составляющая, а при проведении этно-
графических – географическая и экономическая, что объективно спо-
собствовало сближению географии и этнографии. 

Ученые участвовали в налаживании государственной системы орга-
низации пушного хозяйства, системы снабжения и самоуправления, их 
материалы использовались в планировании и хозяйственной работе. 
Необходимость обеспечения медицинской помощью, а также всеобщим 
бесплатным образованием положили начало научной и практической 
работе и в этих направлениях. Исследователи использовали разные ме-
тоды и вели обсуждения не только на научных площадках, но и в кори-
дорах власти. И, конечно, они привозили из экспедиций, снаряженных 
по заданию Комитета Севера, новые научные данные, уникальные фо-
тографии, ценные музейные коллекции, которые отражали культурные 
особенности этих народов на переломе модернизации. 

Послесловие 
В архиве среди стенограмм заседаний, протоколов совещаний, де-

ловой переписки мне встретилось письмо, написанное тунгуской 
(эвенкийкой) Дуней Распопиной 10 января 1930 г.7 в Томске и адресо-
ванное профессору Б.Э. Петри (ГАИО 21. Л. 161). Дуня Распопина по-
знакомилась с Б.Э. Петри во время его экспедиции на верхнюю Лену, 
в д. Чанчур. Ученый инициировал через Иркутский Комитет Севера ее 
учебу в Томске, на рабфаке. Он написал о ней статью «Дунька-охот-
ница» (Охотник и пушник Сибири, 1929. № 10). Дуня бывала в доме у 
Бернгарда Эдуардовича, познакомилась с его женой Любовью Илла-
рионовной и сыном Олегом. В Иркутске бывала и в Комитете Севера – 
в письме она передает привет уполномоченному Комитета Широких и 
секретарю Лаушкиной. 

 Здравствуй т. Профессор Петри, я получила от вас письмо 19/XII-
29 г. которое очень и очень обрадовало меня, когда я получила была бла-
годарна вам. Теперь я узнала о своем крае, как охотились наши тунгусы в 
этом году. Осинью все время я думала обохоте. Теперь стала забывать, ду-
маю больше о учении, стараюсь учится не ленюсь. Хотя и трудно, но надо 
учиться. По математике отстаю, а остальные пока ничего. Нынче пока 
осталась в этом же группе, на будущий год переведут в старшую 

 
7 Письмо приводится без исправлений орфографии и пунктуации. 



110 Сибирский этнографический сборник. Вып. 11 

подготовительную. Скоро унас будут зимние каникулы я думала приехать 
в Иркутск вас попроведать. Но теперь т. Петри мне не прийдется. Я полу-
чила очень и очень радостное письмо из Новосибирска, в котором меня 
просят поехать в Москву на Совещание женщин нацменшинств. Расходы, 
какие будут, обещаются оплатить, вообщем обеспечить поездку. Я очень 
удивляюсь тов. Петри каким образом они нашли меня, и в то же время 
догадываюсь, что наверно это вы сказали им про меня. Если это вы то я 
вам тысячу раз благодарна. Ведь я еще ни когда в жизни не имела такой 
чести, какую приподнесли мне сейчас претом советская власть дала нам 
свободу. Вто время я хварала когда получила письмо хварать забыла 
утром пошла заниматся и сказала претподавателю Михаилу Григоревичу 
он прочетал и согласился что бы я поехала, Дали мне денег и у меня свои 
были Я купила пальто Охотсоюз хочет купить шапку, одеяло и чемодан 
числа 7-8 выеду из Томска в Новосибирск, а оттуда поедем с инструкто-
ром. Вот новость и радость тов.Петри. тетрадь которую вы посылали я не 
получила. Мы сейчас перешли на пятидневку четыре дня учимся на пя-
тый отдыхаем. Стипендия увеличилась на 32 р. Вообщем живу хорошо. 
Часто вопоминаю в душе как я дома жила думаю об матири. Тов. Петри 
вы окотором писали журнали меня но я не четала думою порочетать не 
могу найти Нупока досвидания всем вам шлю товарищеский привет жи-
лаю всего хорошого ваший жизни. 

Любовь Ларионавне и Але привет. 
Товарщу Широкову привет. 

Лавушкиной тоже привет. 
   Дуня Распопина. 

 
Деятельность государственных этнографов способствовала инте-

грации представителей народов Севера в советский индустриальный 
проект, и в то же время, благодаря личным качествам исследователей, 
смягчала этот процесс, а сама прикладная этнография приобретала 
черты участвующей этнографии. 

СПИСОК ИСТОЧНИКОВ И ЛИТЕРАТУРЫ 

ГАИО 1 – Государственный архив Иркутской области (далее – ГАИО). 
Ф. р-1468. Оп. ОЦ. Ед. хр. 24. 

ГАИО 2 – Ф. р-538. Оп. 1 ОЦ. Ед. хр. 24. 
ГАИО 3 – Ф. р-1468. Оп. ОЦ. Ед. хр. 7. 
ГАИО 4 – Ф. р-1468. Оп. ОЦ. Ед. хр. 31. 
ГАИО 5 – Ф. р-1468. Оп. ОЦ. Ед. хр. 14. 
ГАИО 6 – Ф. р-1468. Оп. ОЦ. Ед. хр. 14. 
ГАИО 7 – Ф. р-1468. Оп. ОЦ. Ед. хр. 14. 
ГАИО 8 – Ф. р-1468. Оп. ОЦ. Ед. хр. 38. 
ГАИО 9 – Ф. р-1468. Оп. ОЦ. Ед. хр. 26. 
ГАИО 10 – Ф. р-1468. Оп. ОЦ. Ед. хр. 22. 
ГАИО 11 – Ф. р-1468. Оп. ОЦ. Ед. хр. 22. 
ГАИО 12 – Ф. р-1468. Оп. ОЦ. Ед. хр. 22. 
ГАИО 13 – Ф. р-1468. Оп. ОЦ. Ед.хр. 22. 
ГАИО 14 – Ф. р-1468. Оп. ОЦ. Ед. хр. 22. 



ГОСУДАРСТВЕННАЯ ЭТНОГРАФИЯ В ВОСТОЧНОЙ СИБИРИ (1920-е гг.)  111 

 

ГАИО 15 – Ф. р-1468. Оп. ОЦ. Ед. хр. 225. 
ГАИО 16 – Ф. р-1468. Оп. ОЦ. Ед. хр. 22. 
ГАИО 17 – Ф. р-1468. Оп. ОЦ. Ед. хр. 22. 
ГАИО 18 – Ф. р-1468. Оп. ОЦ. Ед. хр. 26. 
ГАИО 19 – Ф. р-1468. Оп. ОЦ. Ед. хр. 22. 
ГАИО 20 – Ф. 440. Оп. 1. Ед. хр. 85. 
ГАИО 21 – Ф. р-1468. Оп. ОЦ. Ед. хр. 24. 
Андерсон Д.Д. Экология и самосознание таймырских эвенков и 

долган. Новосибирск: Изд-во СО РАН, 1998. 
Бобышев С.В. Комитеты Севера Восточной Сибири и Дальнего Во-

стока (1924–1935 гг.): Автореф. дисс. ... д-ра ист. наук. Иркутск, 2001. 
Бурлаев И.И. Воспоминания бухгалтера эвенкийского колхоза // По 

верховьям Лены и Киренги / сост. и отв. ред. М.В. Рагулина, А.А. Сирина. 
М.; Иркутск: б.и., 2019. С. 127–346. 

Волжанина Е.А. Методы и программа работ северных землеустрои-
тельных экспедиций в первой трети XX в. // Научный вестник Ямало-Не-
нецкого автономного округа. 2014. № 3 (84). С. 6–10. 

Гайдин С.Т., Бурмакина Г.А. Деятельность органов советской власти в 
Туруханском крае в период от окончания гражданской войны до образова-
ния национальных округов // Социально-экономический и гуманитарный 
журнал. 2023. № 3. С. 198–217. DOI: 10.36718/2500-1825-2023-3-198-217. 

Гончаров Н.С. Ресурсы этничности в локальных стратегиях освоения 
пространства северной Якутии // Северо-Восточный гуманитарный вест-
ник. 2023. № 2 (43). С. 24–42. 

Данилейко В.А. Государственная этнография, или отражение про-
цесса социалистического строительства на Приенисейском Севере, в ра-
ботах этнографов конца 1930-х гг. (к постановке вопроса) // Вестник Крас-
ноярского гос. пед. ун-та им. В.П. Астафьева. Т. 2: Гуманитарные и есте-
ственные науки. 2011. № 3 (17). С. 122–127. 

Иванов А.А., Калихман А.Д., Калихман Т.П. Б.Э. Петри в истории Са-
янского перекрестка. Иркутск: Оттиск, 2008. 

Исаев В.И. Деятельность Сибирских Комитетов содействия народно-
стям северных окраин по освоению арктических территорий во второй по-
ловине 1920-х гг. // Северный регион: наука, образование, культура. 2019. 
№ 1/2. С. 26–32. 

Каменских М.С. «Мы должны отменить тот антагонизм, который су-
ществует в тундрах между русскими, зырянами и самоедами»: повседнев-
ность советской кооперации на Тобольском Севере в 1920-е гг. // История 
повседневности. 2022. № 3. С. 24–40. 

Кашмакова М.В. Страницы истории культбаз на Ямале по докумен-
там государственного архива Ямало-Ненецкого автономного округа (об-
зор фондов) // Архивы Урала. 2018. № 22. С. 335–343. 

Копылов И.П. Тунгусское хозяйство Лено-Киренского края (по дан-
ным статистико-экономического обследования). Новосибирск: б.и., 1928. 

Копылов И.П., Погудин А.А., Романов Н.Я. Промысловое хозяйство 
туземного и русского населения в верховьях Нижней Тунгуски / сост. и 
отв. ред. М.В. Рагулина, А.А. Сирина. Иркутск: ИГ СО РАН, 2009. 



112 Сибирский этнографический сборник. Вып. 11 

Медведев Г.И., Свинин В.В. К читателю // Шмыгун П.Е. Очерки исто-
рии религий древности: Учеб. пособие. Иркутск: Иркутский университет, 
1999. С. 3–10. 

Медведев Г.И., Савельев Н.А., Бердников И.М., Липнина Е.А., Зимина 
Л.П. Что в имени твоем, Бернгард? // Известия Иркутского государствен-
ного университета. Серия «Геоархеология. Этнология. Антропология». 
2014. Т. 8. С. 110–126. 

Мельникова Л.В. Тофы. Историко-этнографический очерк. Иркутск: 
Восточно-Сибирское кн. изд-во, 1994. 

Некипелов В.А. Отчет землеустроителя // По верховьям Лены и Ки-
ренги / сост. и отв. ред. М.В. Рагулина, А.А. Сирина. М.; Иркутск: б.и., 
2019. С. 17–126. 

От классиков к марксизму: совещание этнографов Москвы и Ленин-
града (5–11 апреля 1929 г.) / под ред. Д.В. Арзютова, С.С. Алымова, Д.Дж. 
Андерсона. СПб.: МАЭ РАН, 2014. 

Петри Б.Э. Программа для составления подворных описей и бюдже-
тов применительно к малым народностям тайги. Иркутск, 1926.  

Петри Б.Э. Карагасский суглан. Иркутск, 1927а. 
Петри Б.Э. Оленеводство у карагас. Иркутск, 1927б. 
Петри Б.Э. Охотничьи угодья и расселение карагас. Иркутск, 1927в. 
Петри Б.Э. Этнографические исследования среди малых народов в 

Восточных Саянах (предварительные данные) // Сборник трудов проф. и 
препод. ИГУ. Т. 12. Иркутск: ИГУ, 1927г. С. 217–226. 

Петри Б.Э. Этнография и современность. Иркутск, 1927д. 
Петри Б.Э. Бюджет карагасского хозяйства. Иркутск, 1928а. 
Петри Б.Э. Задачи дальнейшего исследования туземцев Сибири и ме-

тод обследования целых народностей // Труды Первого Сибирского крае-
ведческого научно-исследовательского съезда. Новосибирск, 1928б. Т. 5. 
Отд. оттиск. С. 1–6. 

Петри Б.Э. Проект культбазы для малых народов Сибири // «Про-
винциальная» наука: этнография в Иркутске в 1920-е годы: Избранные 
статьи / сост. А.А. Сирина. М.: ИЭА РАН; Иркутск: б.и., 2013 (1928). 
С. 298–309. 

Петри Б.Э. Охота и оленеводство у тутурских тунгусов в связи с орга-
низацией охотхозяйства. Иркутск, 1930. 

Пивнева Е.А. Этнографы и малочисленные народы Севера и Сибири в 
контексте советской этнонациональной политики // Советская этногра-
фия в истории государственного строительства и национальной политики 
/ отв. ред. М.Ю. Мартынова. М.: ИЭА РАН, 2022. С. 91–157. 

Рагулина М.В. Методы этноэкономических исследований коренных 
малочисленных народов Сибири в преддверии коллективизации // Ин-
тернет-журнал «Науковедение». 2015. Т. 7. № 5. URL: http:// naukove-
denie.ru/PDF/203EVN515.pdf. DOI: 10.15862/203EVN515. 

Рагулина М.В. Хозяйственная аккультурация нижнеилимских эвен-
ков: земледельцы и охотники-оленеводы (XVIII – начало ХХ веков) // 
Научный диалог. 2020. № 1. С. 433–450. 

Рагулина М.В., Сирина А.А. Землеустройство коренных народов в 
преддверии коллективизации // Промысловое хозяйство туземного и 



ГОСУДАРСТВЕННАЯ ЭТНОГРАФИЯ В ВОСТОЧНОЙ СИБИРИ (1920-е гг.)  113 

 

русского населения в верховьях Нижней Тунгуски / сост. и отв. ред. 
М.В. Рагулина, А.А. Сирина. Иркутск: ИГ СО РАН, 2009. С. 3–14. 

Роон Т.П., Сирина А.А. Е.А. Крейнович: жизнь и судьба ученого // Ре-
прессированные этнографы. Вып. 2 / cост. и отв. ред. Д.Д. Тумаркин. М.: 
Восточная литература, 2003. Вып. 2. С. 47–77. 

Сирина А.А. Забытые страницы сибирской этнографии: Б.Э. Петри // 
Репрессированные этнографы. Вып. 1 / отв. ред. Д.Д. Тумаркин. М.: Во-
сточная литература РАН, 1999. С. 57–80. 

Сирина А.А. «Провинциальная» наука: этнография в Иркутске в 1920-е 
годы // «Провинциальная наука»: этнография в Иркутске в 1920-е годы: 
Избранные статьи. М.: ИЭА РАН; Иркутск: б.и., 2013. С. 8–50. 

Скачко А. Пять лет работы Комитета Севера // Советский Север. 1930. 
№ 2. С. 5–37. 

Скачко А. Десять лет работы Комитета Севера // Советский Север. 
1934. № 2. С. 9–21. 

Слезкин Ю. Арктические зеркала: Россия и малые народы Севера. М.: 
Новое литературное обозрение, 2008. 

Соловей Т.Д. История российской этнологии в очерках. XVIII – начало 
XXI вв. М.: Этносфера, 2022. 

Ссорин-Чайков Н.В. От изобретения традиции к этнографии государ-
ства: Подкаменная Тунгуска, 1920-е годы // Журнал исследования соци-
альной политики. 2011. Т. 9. № 1. С. 7–44. 

Ссорин-Чайков Н.В. О дискурсе как обмене и изобретении Запада в 
антропологии антропологии: предварительные заметки // Исторические 
исследования. 2016. № 4. С. 78–110. 

Стась И.Н. Политика идентичности и землеустройство малых наро-
дов Российского Севера: этничность, классовость, ведомственность (ру-
беж 1920-х – 1930-х годов) // Вестник Сургутского государственного педа-
гогического университета. 2018. № 6. С. 60–76. 

Ступин С.Г. Окинские сойоты 1980-х годов: от ассимиляции к воз-
рождению // Известия Лаборатории древних технологий. 2022. Т. 18. № 1. 
С. 102–115. 

Тумаркин Д.Д. (отв. ред.). Репрессированные этнографы. Вып. 1. М.: 
Восточная литература РАН, 1999. 

Тумаркин Д.Д. (отв. ред.). Репрессированные этнографы. Вып. 2. М.: 
Восточная литература РАН, 2003. 

Хаховская Л.Н. Морские зверобои Чукотки в период первоначальных 
советских реформ // Этнографическое обозрение. 2012. № 6. С. 168–182. 

Хаховская Л.Н. Чаунская культурная база: советский проект и его ре-
ализация // Диалог со временем. 2018. № 63. С. 300–313. 

Ходукин Я.Н. Тунгусы реки Коченги // Сборник трудов проф. и пре-
под. ИГУ. Т. 12. Иркутск: ИГУ, 1927. С. 365–391. 

Чурсина А.С. Культбаза на Енисейском Севере – политический и куль-
турный центр коренных малочисленных народов // Право и государство: 
теория и практика. 2021. № 1 (193). С. 9–11. 

Davydov V.N. People on the Move: The Use of Space by Northern Baikal 
Evenkis in the Context of Socio-Economic Changes. St. Petersburg: MAE RAS, 
2022. 



 

 

Ковальский Святослав Олегович 
Басов Александр Сергеевич 

ТАЙМЫРСКИЕ ЭКСПЕДИЦИИ 
МОСКОВСКИХ ЭТНОГРАФОВ 

ВО ВТОРОЙ ПОЛОВИНЕ XX В.:  
ОПЫТ ИСТОРИЧЕСКОЙ РЕКОНСТРУКЦИИ  

И КАРТОГРАФИРОВАНИЯ 
 

Данная статья представляет промежуточные результаты проекта 
по созданию геоинформационной системы с базой данных о полевых 
этнографических работах на Таймыре в советский период. База содер-
жит информацию о параметрах полевых работ и устанавливает связи 
между публикациями, полевыми выездами и соответствующими ар-
хивными материалами. В этом тексте представлена часть работы над 
проектом, тематически ограниченная этнографическими исследова-
ниями сотрудников сектора по изучению социалистического строи-
тельства у малых народов Севера / этнографии народов Крайнего Се-
вера (сектор Севера) московской части Института этнографии (ИЭ) Ака-
демии наук СССР (АН СССР)1. В качестве основного способа репрезента-
ции результатов нами выбрана картография. Исходит этот выбор из 
того, что так называемая этническая карта была не только частым спут-
ником этнографического текста, но и легитимной целью советской эт-
нографии (см.: Кушнер 1951; Историко-этнографический атлас Сибири 
1961; в отношении конкретно Таймыра см. приложение-атлас из 46 
карт: Долгих 19462). Ввиду этого от более полного описания поля можно 
ожидать симметричного картографирования полевой работы. Такая 
практика имела место в советской науке, но лишь в исключительных 
случаях становилась предметом публикаций (единственный известный 

 
1 Сектор Севера был организован в 1955 г. в соответствии с Постановлением Прези-

диума АН СССР от 10 декабря 1954 г. «Об усилении научно-исследовательских работ по 
Советскому Северу» (АРАН 2. Л. 210). В 1986 г. сектор был преобразован в Отдел этно-
графии народов Крайнего Севера и Сибири (Зоя Петровна Соколова 2000: 32; Батья-
нова 2017: 38; Пивнева 2022: 124). Поскольку в большую часть рассматриваемого пери-
ода подразделение московских североведов находилось в статусе сектора, в тексте мы 
будем использовать именно этот термин. 

2 В доступной для пользователей в отделе диссертаций Российской государствен-
ной библиотеки микрофише диссертации атлас отсутствует. Однако он сохранился в 
научном архиве Института этнологии и антропологии РАН (см.: НА ИЭА РАН 27). 



ТАЙМЫРСКИЕ ЭКСПЕДИЦИИ МОСКОВСКИХ ЭТНОГРАФОВ  115 

115 
 

авторам таймырский пример: Васильев, Туголуков 1960: 129). Мы бы хо-
тели вернуться к этой практике, не ставшей традицией. 

Использованные источники и ход работы над проектом 
Нашу работу по проекту можно условно разделить на три этапа: 

1) поиск публикаций, содержащих сведения о конкретных полевых эт-
нографических исследованиях на Таймыре; 2) поиск публикаций эт-
нографов-таймыроведов, основанных на материалах полевых этногра-
фических исследований, сведения о которых удалось обнаружить на 
первом этапе; 3) поиск архивного материала по полевым этнографи-
ческим исследованиям на Таймыре. 

На первом этапе мы искали литературу биографического, исто-
рико-научного и отчетного характеров. Первоочередный поиск персо-
налий, некрологов и научных биографий этнографов-таймыроведов, с 
одной стороны, и статей, посвященных истории этнографии, с другой, 
мотивировался предположением, что экспедиционная деятельность 
как центральная для этнографической практики должна занимать 
важное место в личных и дисциплинарных историях этнографов и эт-
нографии3. Публикации же, которые мы называем отчетными (см.: 
Александров 1960, 1962; Васильев, Туголуков 1960; Власова 1984; Ко-
бычев, Тульцева 1974; Иванова 1978; Тер-Саркисянц, Тульцева 1979), в 
принципе посвящены обозрению имевших место в определенный пе-
риод полевых этнографических исследований или представляют со-
бой отчет о конкретной полевой работе. 

Для поиска перечисленных видов публикаций мы использовали 
платформу eLIBRARY.RU. Кроме того, нами был просмотрен архив 
научного журнала «Советская этнография», а также серия «Итоги по-
левых работ Института этнографии» (с 1975 по 1987 гг. «Полевые ис-
следования Института этнографии») – печатных органов ИЭ. Полез-
ным биографическим источником стал проект «Отечественные этно-
графы и антропологи. XX век»4. Надо сказать, что на момент начала 

 
3 Примечательно, что имеющаяся историко-научная литература дает некоторое 

представление лишь о той полевой этнографической работе на Таймыре, которая пред-
шествовала второй половине XX в. (см.: Данилейко 2013; Саввинов 2017; Сулейманов 
2012; Хорина 2016), в то время как большая часть экспедиций имела место в послево-
енный период. Литература, посвященная советскому этнографическому североведе-
нию, скупа на сведения о конкретных послевоенных полевых исследованиях, лишь в 
отдельных случаях характеризуя их в общем виде (Батьянова 2017; Гурвич 1990), и ско-
рее дает общий политический и интеллектуальный контекст (Schweitzer 2001; Слезкин 
2008; Vitebsky, Alekseyev 2015; Funk 2018; Октябрьская, Романова 2020; Головнёв, Да-
нилова 2021; Пивнева 2022; Sirina 2023). Те же замечания справедливы в отношении 
биографической литературы (Васильев, Симченко 1964; Борис Осипович Долгих 1974; 
Вайнштейн 1992, 2002; Владимир Иванович Васильев 1994; Савоскул, Соколова 1995; 
Батьянова 1996; Батьянова, Сирина, Смоляк 1999; Симанкова 2003; «Не любопытства 
ради, а познания для...» 2011; Громыко 2015; Карлов 2017). 

4 См.: Отечественные этнографы и антропологи. XX век. URL: http://ethnograph-
ica.kunstkamera.ru/w/index.php?title=%D0%94%D0%BE% D0%B1% D1%80%D0% BE_ 
%D0%BF%D0%BE%D0%B6%D0%B0%D0%BB%D0%BE%D0%B2%D0%B0%D1%82%D1
%8C!. 



116 Сибирский этнографический сборник. Вып. 11 

работ из образовательного и исследовательского опыта нам уже были 
известны имена многих «московских» этнографов, работавших на 
Таймыре: Б.О. Долгих, Ю.Б. Симченко, В.И. Васильева, В.А. Туголу-
кова, М.Я. Жорницкой, Н.В. Плужникова. 

Отобранные публикации были проанализированы на предмет све-
дений о сроках, маршрутах и участниках экспедиций. Для анализа мы 
использовали Google Sheets5, где на специально разработанный лист 
таблицы вносились соответствующие сведения. Кроме того, на отдель-
ный лист заносились библиографические сведения и вид публикации. 

На втором этапе мы искали исследовательскую литературу (науч-
ные статьи и монографии), посвященную непосредственно народам 
Таймыра или опирающиеся на собранные в регионе полевые матери-
алы для обсуждения более общих научных проблем. Как и на первом 
этапе, для поиска мы использовали платформу eLIBRARY, однако 
в поисковых результатах удалось обнаружить лишь отдельные публи-
кации советского периода, которым повезло быть процитированными 
в современных статьях в индексируемых журналах. Более продуктив-
ным оказалось обращение к библиографическим изданиям и справоч-
ным изданиям (напр.: Народы Сибири 1956; Коренные малочислен-
ные народы Севера и Сибири 1999; Коренные малочисленные народы 
Таймыра 2005; Народы Западной Сибири 2005; Тюркские народы Во-
сточной Сибири 2008). В дополнение к этому для поиска книг – моно-
графий и сборников статей, а также диссертаций – мы обратились к 
электронному каталогу Российской государственной библиотеки6. 

Далее исследовательские тексты анализировались с целью уста-
новления связи с конкретными экспедициями. Для этого данные о них 
также заносились в таблицу на уже упоминавшийся лист с библиогра-
фическими сведениями, где в специальном столбце указывалась сте-
пень этой связи: непосредственная (есть цитаты, конкретные наблю-
дения, понятные ссылки на полевой материал) или косвенная (из тек-
ста не очевидно, как он связан с полевыми данными автора, но по кос-
венным признакам, например дате или тематике публикации, эту 
связь можно по меньшей мере предположить). 

Несмотря на то, что описанные выше работы предполагалось вы-
полнять последовательно, фактически этапы шли параллельно. Так, 
просмотр номеров «Советской этнографии» на первом этапе обнару-
жил немало исследовательских публикаций, интересовавших нас на 
втором, а анализ исследовательских текстов второго этапа – сведения 
об экспедициях, дополняющие или подтверждающие установленные 
на первом. Более того, не последним способом обнаружения релевант-
ных как биографических, историко-научных и отчетных публикаций, 
так и исследовательских, был «снежный ком», когда в найденных 

 
5 См.: Google Sheets. Онлайн-таблицы для совместной работы. URL: https:// 

www.google.com/intl/ru/sheets/about/. 
6 См.: Поиск книг и документов // Российская государственная библиотека. URL: 

https://search.rsl.ru/ru. 



ТАЙМЫРСКИЕ ЭКСПЕДИЦИИ МОСКОВСКИХ ЭТНОГРАФОВ  117 

117 
 

системным поиском публикациях удавалось отыскать ссылки на неиз-
вестные нам до того публикации. 

Третий и последний на момент написания данной статьи этап со-
стоял в поиске официальной документации по организованным секто-
ром Севера полевым исследованиям на Таймыре. Для этого мы обра-
тились к фондам Архива Российской академии наук (АРАН), бывшему 
архиву АН СССР, структурой которой ИЭ являлся, и научного архива 
Института этнологии и антропологии РАН (НА ИЭА РАН), соответ-
ствующему московской части ИЭ. В этих архивах нами было отобрано 
34 дела, некоторые из них содержали сразу несколько релевантных от-
четов. Речь идет о секторальных и индивидуальных отчетах и об отче-
тах экспедиций и отрядов, соответственно. Кроме того, среди полевых 
отчетов было обнаружено несколько программ полевых работ, одну из 
которых мы публикуем в качестве приложения (см. Приложение 3). 
Как источники они позволяют взглянуть на то, в какой логике прово-
дилась (или по крайней мере предполагалась) полевая работа. 

Отобранный архивный материал, как прежде публикации, был 
проанализирован на предмет сроков, маршрутов, участников и других 
деталей полевой работы. Для этого также была использована Google 
Таблица, в которую вносились соответствующие сведения и на отдель-
ный лист – характеристика источников. 

Организационные, хронологические  
и территориальные параметры таймырских экспедиций 

Анализ публикаций и архивного материала позволил создать сво-
его рода хронику полевого этнографического изучения Таймыра сек-
тором Севера (см. Приложение 1). Всего мы выявили примерно 32 экс-
педиции, осуществленных в советский период. Примерность подсче-
тов обусловлена размытостью, а в отдельных случаях – неясностью ор-
ганизационных рамок. Формально большая часть (217) полевых иссле-
дований, для которых известны параметры организации, была прове-
дена в рамках одной многолетней экспедиции – так называемой Се-
верной8. На практике полевые работы отрядов и групп последней яв-
лялись самостоятельными экспедициями. Вместе с тем есть пример 
формально обособленных, но фактически взаимоувязанных экспеди-
ций, которые можно рассматривать как одно полевое исследование: 
речь идет о работах Таймырского отряда Северной экспедиции (№ 2)9 
и Енисейского отряда Комплексной экспедиции (№ 3) в 1959 г. (см. 

 
7 Или даже 22 (см. № 10 в Приложении 1). 
8 Северная экспедиция была организована в 1956 г. (Гурвич 1967: 258). До 1965 г. 

ее возглавлял заведующий сектором Б.О. Долгих. В последующие годы вплоть до 
формального прекращения ее существования в постсоветское время руководить экс-
педицией продолжили заведующие сектором И.С. Гурвич (до 1987 г.) и З.П. Соколова 
(до 1991 г.) (Батьянова 2017: 26, 37). По сообщению А.А. Сириной, название экспеди-
ции является аллюзией на Великую Северную экспедицию XVIII в. (Sirina 2023: 595). 

9 Здесь и далее номера в скобках указывают на номера строк в Приложении 1. 



118 Сибирский этнографический сборник. Вып. 11 

также: Васильев, Туголуков 1960). С другой стороны, в некоторые годы 
имели место и, по сути, независимые друг от друга экспедиции в рам-
ках одного отряда (№№ 4 и 5, 6 и 7, 29 и 30). Впрочем, не во всех слу-
чаях удалось установить организационные рамки (№ 8, 12, 15, 21), а в 
отдельном случае экспедиция, по всей видимости, и вовсе носила не-
формальный характер (№ 14). Другой сложный случай – экспедиция 
1963 г. (№ 10), проводившаяся, с одной стороны, по заданию Комиссии 
по проблемам Севера Совета по изучению производительных сил 
(СОПС) при Госплане СССР10 и Группы Севера при Совете министров 
РСФСР11, с другой, в рамках Таймырской группы Северной экспеди-
ции12. В наших подсчетах количества экспедиций мы учитывали как 
формально, так и фактически самостоятельные полевые работы. Есть 
вероятность, что не все имевшие место экспедиции сотрудников сек-
тора Севера нашли отражение в проанализированных нами источни-
ках. На такие мысли нас натолкнула дополнительная работа с личным 
фондом Б.О. Долгих13. В его описи упоминаются материалы по нга-
насанам 1963 г., а в просмотренных нами документах, содержащих по-
левые материалы, встречаются отдельные записи, датированные этим 

 
10 Комиссия по проблемам Севера была создана при Президиуме АН СССР 28 мая 

1954 г. по Постановлению «Об организации научных исследований в районах Совет-
ского Севера» (АРАН 1. Л. 181; Шапалин 1967: 250). А.А. Сулейманов и Е.А. Калеме-
нева ошибаются, когда относят создание комиссии к концу года (Сулейманов 2017: 
161; Калеменева 2018: 188): в конце года постановление Президиума АН СССР утвер-
дило положение о комиссии и ее состав (АРАН 2. Л. 211). В 1958 г. комиссия была пе-
редана в состав СОПС АН СССР, который, в свою очередь, был в 1960 г. переведен в 
Госэкономсовет – Госплан СССР. В 1962 г. комиссия получила статус «междуведом-
ственной» (Шапалин 1967: 253; Батьянова 2017: 37; Калеменева 2018: 195). 

11 Группа Севера при Совете Министров РСФСР была организована в 1962 г. для 
реализации Постановления ЦК КПСС и Совета Министров СССР от 16 марта 1957 г. 
«О мерах по дальнейшему развитию экономики и культуры народностей Севера» 
(Гурвич 1971: 35; Зибарев 1976: 213; подр. см.: Слезкин 2008: 383–384; также см.: Ин-
тервью с З.П. Соколовой 2000: 47). Позже – в 1971 г. – она была преобразована в от-
дел. Сообщение А.В. Головнёва и Е.Н. Даниловой (Головнёв, Данилова 2021: 133) 
о формировании отдела Севера при Совете министров РСФСР в 1954–1955 гг. пред-
ставляется ошибочным. Они ссылаются на упоминавшееся в сноске 1 постановление 
Президиума АН СССР, однако у последнего не могло быть полномочий по созданию 
какой бы то ни было структуры в правительстве советской России. Вместо этого в до-
кументе речь идет об утверждении положения упоминавшейся Комиссии по пробле-
мам Севера, к тому моменту существовавшей несколько месяцев. Должно быть, в со-
общении имелась в виду именно эта комиссия, а не отдел. 

12 По сообщению Е.П. Батьяновой (Батьянова 2017: 37), задачи Северной экспе-
диции определялись Межведомственной комиссией по проблемам Севера, однако 
конкретные выражения этой связи в организации отдельно взятых полевых исследо-
ваний остаются неясными. 

13 К нему мы обратились, чтобы проверить сведения из пары опубликованных ис-
точников о проведении Б.О. Долгих полевых исследований в 1960 г. (Гурвич 1967: 
259; Мифологические сказки 1976: 16), которым не нашлось подтверждения в ото-
бранных нами типах архивных источников. Возможно, имела место опечатка или 
ошибка, и правильной датой является 1961 г., тем более что в одном из опубликован-
ных источников используется полевой материал, датированный именно этим годом 
(Мифологические сказки 1976: 313), а в научном архиве ИЭА РАН (в описи личного 
фонда и картотеке) не нашлось сколь-нибудь надежных указаний на проведение 
Б.О. Долгих полевых исследований в 1960 г., в то время как полевых материалов 
1961 г. множество (см., напр., источники к № 8). 



ТАЙМЫРСКИЕ ЭКСПЕДИЦИИ МОСКОВСКИХ ЭТНОГРАФОВ  119 

119 
 

годом. Таким образом, есть некоторые основания предполагать, что 
приводимая здесь хроника полевых исследований упускает некую по-
левую работу, выполненную Б.О. Долгих в 1963 г. Впрочем, это все кос-
венные указания, требующие специальной проверки, выходящей за 
рамки описанной нами исследовательской процедуры, и здесь мы их 
рассматривать не будем. 

Далеко не для всех экспедиций нам удалось установить точные да-
тировки сроков, а для каких-то их не удалось установить вовсе 
(№№ 11, 12, 14, 15, 18, 21, 23). Тем не менее имеющиеся данные позво-
ляют судить о предельной, пусть в некоторых случаях и приблизитель-
ной (№№ 3, 8, 9, 11, 14, 18), продолжительности полевых исследований 
(см. Диаграмму 1). 

 
Диаграмма 1. Продолжительность экспедиций14 

 

 
 

Большая часть (19) экспедиций длилась до двух месяцев, меньшая 
(9) – больше двух (№№ 1, 2, 3, 5, 6, 7, 9, 26, 32). Средний срок в поле 
при этом составлял ~60 дней, а медианный – ~45 дней. Самые продол-
жительные экспедиции длились около пяти месяцев (№№ 5, 6, 9); са-
мая короткая – 21 день (№ 20). При этом к середине 1960-х гг. заметен 
спад в длительности пребывания в поле, после которого она лишь два-
жды превышала двухмесячный срок – в 1980-е гг. (см. Диаграмму 2). 

 

 
14 Не отражены четыре экспедиции (№№ 12, 15, 21, 23), для которых не удалось 

установить даже предположительную продолжительность. 



120 Сибирский этнографический сборник. Вып. 11 

Диаграмма 2. Динамика продолжительности полевой работы 
 

 
 
Сезонность экспедиций, для которых удалось установить сроки, 

представлена на Диаграмме 3. Из нее видно, что сотрудники сектора 
не вели полевых работ календарной зимой15, и большая часть экспеди-
ционного времени приходилась на летние месяцы. При этом, однако, 
стоит учитывать, что климатическая зима на Таймыре длится больше 
шести месяцев, и октябрь, ноябрь, март, апрель и даже май – это, по 
сути, зимние месяцы (см. Средняя Сибирь 1964: 99–104). Более значи-
мым для характеристики рассматриваемой здесь полевой этнографии 
скорее является то, что сотрудники сектора, по всей видимости, не за-
ставали полярной ночи (декабрь – первую половину января) и, соот-
ветственно, не наблюдали непосредственно общественной жизни в 
этот период. 

 
15 Возможное исключение – экспедиция Ю.Б. Симченко и В.И. Васильева 1964–

1965 гг. в составе бригады ЦК ВЛКСМ (№ 11), проходившая в том числе и в два зимних 
месяца – декабрь и январь. Впрочем, поскольку маршрут этой экспедиции был ис-
ключительно протяженным и включал, помимо Таймыра, Чукотку, Северную Яку-
тию, Ямал, Ненецкий округ и Мурманскую обл., есть вероятность, что зимние месяцы 
пришлись на эти поля. 



ТАЙМЫРСКИЕ ЭКСПЕДИЦИИ МОСКОВСКИХ ЭТНОГРАФОВ  121 

121 
 

Диаграмма 3. Сезонность экспедиций 
 

 
 
Если пытаться охарактеризовать экспедиции с точки зрения орга-

низации полевых работ (см.: Громов 1966: 11–14), то в большинстве 
случаев они были собственно экспедиционными. Лишь отдельные по-
левые исследования можно назвать стационарными (напр., №№ 5 и 
8), и то далекими от стандартов «этнографического года» В.Г. Бого-
раза (см.: От классиков к марксизму 2014: 258). По методу сбора поле-
вых этнографических материалов большая часть экспедиций, по всей 
видимости, представляла собой маршрутные обследования, в некото-
рых случаях с элементами кустового (напр., №№ 1–3). К сожалению, 
проанализированные источники позволяют лишь в отдельных ситуа-
циях восстановить маршрут экспедиции там, где экспедиция не была 
стационарной (№№ 1–3). В некоторых случаях совершенно отсутствует 
информация о месте проведения экспедиции на Таймыре (№№ 12, 15, 
21, 23)16. В остальных в нашем распоряжении имеются сведения по по-
сещенным населенным пунктам, районам и/или группам, но не после-
довательность этих посещений, поэтому далее для характеристики про-
странственных параметров изучения таймырского поля мы будем опе-
рировать единицей «выезд», т.е. посещением отдельного населенного 
пункта или хозяйства в рамках экспедиции (см. Приложение 2). 

В территориальном отношении таймырские полевые исследова-
ния сотрудников сектора Севера отображает Карта 1 (см. 

 
16 Соответственно, сведения об этих экспедициях не учтены на Карте 1 и в Прило-

жении 2. Во всех этих случаях речь идет об экспедициях Ю.Б. Симченко, упомянутых 
лишь в опубликованных источниках. К сожалению, полевые материалы Юрия Бори-
совича практически не сохранились в архиве ИЭА РАН, что не позволило уточнить 
данные о поездках. 



122 Сибирский этнографический сборник. Вып. 11 

Иллюстрации). На карте отмечены населенные пункты и хозяйствен-
ные организации (колхозы, совхозы, госпромхоз)17, которые посещали 
в рамках экспедиций сотрудники ИЭ. Названия хозяйств, соотнесен-
ные с указанными на карте номерами, содержатся в Приложении 2. 

Также на карте отмечены границы районов Таймырского 
(Долгано-Ненецкого) автономного округа в составе РСФСР по состоя-
нию на 1988 г. и границы расформированного в 1964 г. Авамского р-
на, большая часть которого была в итоге отнесена к Дудинскому р-ну. 
Несмотря на изменения в названиях административно-территориаль-
ных единиц, современные их границы приблизительно соответствуют 
указанным на Карте 1. 

Хотя в целом исследования охватывают всю территорию полуост-
рова (Диксонский р-н – сейчас городское поселение Диксон – мы не 
принимаем во внимание, поскольку, не будучи территорией расселе-
ния коренных народов Таймыра, он почти не интересовал советских 
этнографов), наиболее «исследованным» является Дудинский р-н – 
всего 49 выездов, в то время как в Хатангский совершено 28, в Усть-
Енисейский – 23 выезда. 

В Дудинском р-не (сейчас городское поселение Дудинка) экспеди-
ции чаще всего затрагивали нганасанские, но также и долганские тер-
ритории центрального Таймыра, хозяйства, связанные с пос. Усть-
Авам (колхоз им. Калинина – кх049, госпромхоз «Таймырский» – 
кх096), Волочанка (колхоз им. Сталина – кх053, колхоз им. Шмидта – 
кх058, колхоз им. Гагарина – кх027, совхоз «Волочанский» – кх007). 
Также исследователей интересовали нганасанско-долганские хозяй-
ства, связанные с пос. Новая (колхоз «Путь к коммунизму» – кх086, 
совхоз «Ары-Мас» – кх003) Хатангского р-на (сейчас сельское поселе-
ние Хатанга). В этом же районе чаще всего выезды совершались в Ха-
тангу (ключевой для района транспортный пункт) и долганский посе-
лок Новорыбная (совхоз «Новорыбинский» – кх073). 

Интерес к приенисейским энецко-ненецким территориям сосредо-
точился на Потапово (колхоз им. Кирова – кх036, ОПХ «Потапов-
ское» – кх078) в Дудинском р-не и пос. Воронцово (колхоз им. Кирова – 
кх035, совхоз «Северный» – кх091), Малая Хета (колхоз «Большевик» – 
кх004) Усть-Енисейского р-на (сейчас сельское поселение Караул). 

Отдельно можно отметить Норильск, который московские этно-
графы посещали четырежды – в 1960, 1962, 1976, 1988 гг. Судя по со-
хранившимся отчетам, в Норильске исследователей интересовал НИИ 
сельского хозяйства Крайнего Севера, связанный с Потаповским 

 
17 Картографические материалы, отмечающие размещение населенных пунктов 

и границы хозяйственных организаций, были подготовлены в рамках проекта «Исто-
рия расселения коренных малочисленных народов Таймыра на территориях разме-
щения Норильского горно-металлургического комбината и сопутствующей инфра-
структуры в 1920–1980-е годы», выполненного Институтом этнологии и антрополо-
гии РАН по заказу Всероссийской общественной организации «Русское географиче-
ское общество». Работа по сбору и обработке материалов велась группой исследова-
телей (А.С. Басов, С.О. Ковальский, М.А. Мочалова, А.А. Пушин, М.Д. Устинова под 
рук. Д.А. Функа; работу с картами осуществил Б.В. Никитин) в 2022–2023 гг. 



ТАЙМЫРСКИЕ ЭКСПЕДИЦИИ МОСКОВСКИХ ЭТНОГРАФОВ  123 

123 
 

опытно-производственным хозяйством и агрегировавший данные по 
экономике хозяйств Таймырского национального округа. 

Наиболее регулярными участниками (три и более раз) таймырских 
экспедиций были этнографы: Б.О. Долгих, В.И. Васильев, Ю.Б. Сим-
ченко, В.В. Лебедев, М.М. Бронштейн; хотя бы два раза в таймырских 
экспедициях в рассматриваемый период участвовали также: Л.А. Файн-
берг, М.Я. Жорницкая, А.В. Головнёв, Е.А. Оборотова. Сопоставляя дан-
ные поездок «регулярных» исследователей Таймыра, можно заметить, 
что сочетание повторных поездок в регион и маршрутного метода да-
вало в результате полный охват исследуемого народа, или, во всяком 
случае, стремилось к такой полноте приблизиться. Так, В.И. Васильев за 
43 выезда в 11 таймырских экспедициях практически полностью охва-
тил места проживания ненцев и полностью – энцев; Ю.Б. Симченко – 
за 26 выездов в 10 экспедициях охватил всех нганасан; В.В. Лебедев и 
М.М. Бронштейн совершили 20 выездов в 7 экспедициях, охватили 10 
из 12 поселков долган. При этом этнографы нередко возвращались в 
одни и те же места: Ю.Б. Симченко 9 раз посещал Усть-Авам и 7 раз – 
Волочанку между 1961 и 1976 гг.; В.И. Васильев 6 раз возвращался в По-
тапово и 5 раз – в Воронцово между 1959 и 1979 гг.; В.В. Лебедев по 3 
раза приезжал в Новую и Новорыбную в 1980-е гг. 

Экспедиции В.И. Васильева: 
методологические параметры таймырских исследований 

Теперь, когда мы охарактеризовали некоторые общие аспекты по-
левой работы на Таймыре, сосредоточимся на данных о работе одного 
конкретного исследователя. В.И. Васильев – крупнейший специалист 
по самодийским народам (прежде всего, по ненцам, энцам, сельку-
пам), как указывают авторы его некролога, он написал более 150 науч-
ных работ (Владимир Иванович Васильев 1994: 157), в том числе моно-
графию «Проблемы формирования северосамодийских народностей» 
(Васильев 1979б), защищенную им в качестве докторской диссертации, 
большие главы о самодийских народах в коллективных монографиях 
«Общественный строй у народов Северной Сибири» (Общественный 
строй 1970: 174–206), «Этногенез народов Севера» (Этногенез 1980: 
41–67), «Этническая история народов Севера» (Васильев 1982), 
«Народы Советского Севера (1960—1980 гг.)» (Народы Советского Се-
вера 1991). Справедливо утверждается, что «[в] основе всех работ Вла-
димира Ивановича лежит добротный, уникальный как полевой, так и 
архивный материал» (Владимир Иванович Васильев 1994: 157), однако 
в своих публикациях он редко распространялся о том, какой именно 
материал послужил им основой. 

В качестве примера можно привести статью «Лесные энцы (очерк 
истории, хозяйства и культуры)» (Васильев 1963). Текст касается состо-
яния указанной этнографической группы на 1960 и 1961 гг. и сосредо-
точен на Потаповском опытно-производственном хозяйстве. Полевой 
материал играет в статье ведущую роль, особенно во второй части 



124 Сибирский этнографический сборник. Вып. 11 

статьи, посвященной «современному хозяйству, быту и культуре». Но 
прямых указаний в работе на то, на каких полевых материалах она ос-
нована, нет. В некоторых местах упоминаются конкретные информа-
торы, напр.: «Это предание, записанное нами от энца из рода Ючи 
Ильи Николаевича Ашляпкина...» (Там же: 37), но не указываются об-
стоятельства сбора данных18. 

Это же касается и других работ, которые ссылаются на полевые ма-
териалы, собранные в 1960 и 1961 гг. (Васильев 1962, 1963, 1968, 1974, 
1977а, 1977б; Васильев, Симченко 1963, 2006), в них также отсутствуют 
сколько-нибудь развернутые описания обстоятельств сбора данных. 
Иногда указывается самая общая информация: «Весной и летом 
1960 г. Таймырский отряд Северной экспедиции Института этногра-
фии АН СССР проводил этнографическое изучение лесных энцев Ду-
динского района Таймырского национального округа – самой южной 
группы самодийского населения низовьев Енисея» (Васильев 1962: 
67); «Сведения, сообщаемые названными авторами, а также полевые 
материалы, собранные нами во время этнографических экспедиций в 
низовьях Енисея, и послужили основой для написания настоящего 
раздела главы [раздел об обрядах, связанных с рождением ребенка]...» 
(Васильев 1968: 591). 

Благодаря архивным материалам можно восстановить некоторые 
параметры полевой работы В.И. Васильева. Так, в 1960 г. в рамках ра-
боты Таймырского отряда Северной экспедиции «специальное иссле-
дование в мае-июне проводилось сотрудником экспедиции тов. Васи-
льевым В.И. в ОПХ [Потапово]» (НА ИЭА РАН 10. Л. 25–26). В ап-
реле – июле 1961 г. «[Васильевым В.И.] проводилось изучение совре-
менного хозяйства, культуры и быта коренного населения низовьев 
Енисея. <…> Собраны сведения о хозяйственной деятельности нацио-
нальных и смешанных в национальном отношении колхозов низовьев 
Енисея19, а также Опытно-показательного хозяйства /ОПХ/ Нориль-
ского института сельского хозяйства Крайнего Севера, о бытовых усло-
виях жизни и культурном обеспечении колхозников, особенно важные 
в связи с осуществляющимся в настоящее время переходом всего ко-
ренного населения Севера СССР на оседлый образ жизни» (НА ИЭА 

 
18 Примечательны в этом отношении воспоминания о практике указания инфор-

маторов другой сотрудницы сектора – З.П. Соколовой, в которых предстает обратная 
ситуация: «Что касается ссылок на информаторов в своих печатных изданиях, то я 
могу сказать, что мы были поставлены в такие жесткие рамки и условия в своих пуб-
ликациях, что не могли этого делать. В нашей старой литературе вы не найдете даже 
перечня информаторов. Когда же речь шла о религии, культах, шаманстве, упоминать 
информаторов вообще было опасно, ведь еще в 1950-х гг. шаманов арестовывали. 
Между прочим, даже в книге “Страна Югория” все имена и фамилии мною были из-
менены по совету Ю.Б. Симченко и в связи именно с этими соображениями. Вырабо-
тался определенный стиль повествования, когда этнограф в лучшем случае указывал 
место сбора информации» (Интервью с З.П. Соколовой 2000: 47–48). 

19 Из сопоставления архивных и опубликованных данных можно предположить, 
что имеются в виду следующие колхозы: им. Кирова (кх035) – Воронцово, «Новая 
жизнь» (кх071a) – Мунгуй, «Заря Таймыра» (кх016) – Носок, «Большевик» (кх004) – 
Малая Хета, им. Карла Маркса (кх030) – Левинские пески. 



ТАЙМЫРСКИЕ ЭКСПЕДИЦИИ МОСКОВСКИХ ЭТНОГРАФОВ  125 

125 
 

РАН 12. Л. 10). Кроме того, «[н]аряду с ознакомлением с современной 
жизнью колхозников, [Васильевым В.И.] проводилось изучение во-
просов, связанных с этнической историей народов Енисейского Се-
вера. Собраны также сведения о материальной и духовной культуре 
енисейских энцев и ненцев; записаны образцы фольклора этих народ-
ностей» (Там же. Л. 11). 

Всего по архивным и опубликованным данным нам известно об 11 
экспедициях В.И. Васильева на Таймыр. В территориальном отноше-
нии их представляет Карта 2 (см. Иллюстрации), дополнительные све-
дения содержатся в Таблице 1 и Приложении 1. Как можно заметить, 
наибольшее внимание в своей экспедиционной деятельности на Тай-
мыре В.И. Васильев уделял приенисейским колхозам, связанным с 
пос. Воронцово, Потапово, Малая Хета, Мунгуй, Носок. Совокупное 
время пребывания на Таймыре в рамках этих экспедиций равняется 
приблизительно 600 дням, более 500 из которых пришлись на 1959–
1966 гг. Наиболее продолжительными были экспедиции 1961 (ап-
рель – июль) и 1962 гг. (апрель – август). 

Таблица 1. Экспедиционные выезды В.И. Васильева 
Населенный 

пункт 
Связанные предприятия Кол-во 

выездов 
 

Годы выездов 

Воронцово колхоз им. Кирова (кх035),  
совхоз «Северный» (кх091) 6 1959, 1961, 1962, 

1963, 1966, 1977 

Потапово колхоз им. Кирова (кх036), ОПХ 
«Потаповское» (кх078) 6 1959, 1960, 1961, 

1963, 1966, 1978 

Дудинка н/р 5 1959, 1962, 1976, 
1977, 1986 

Малая Хета колхоз «Большевик» (кх004) 3 1961, 1962, 1966 

Мунгуй колхоз «Новая жизнь» (кх071a) 3 1961, 1962, 1966 

Носок колхоз «Заря Таймыра» (кх016) 3 1961, 1963, 1966 

Волочанка колхоз им. Гагарина (кх027),  
совхоз «Волочанский» (кх007) 2 1963, 1976 

Караул колхоз «Новая жизнь» (кх071a), 
колхоз «Заря Таймыра» (кх016b) 2 1962, 1977 

Левинские 
пески 

колхоз им. Карла Маркса (кх030), 
колхоз «Енисей» (кх010) 2 1961, 1978 

Норильск н/р 2 1962, 1976 

Усть-Авам колхоз им. Калинина (кх049), гос-
промхоз «Таймырский» (кх096) 2 1963, 1976 

Карго колхоз им. Ленина (кх017) 1 1959 
Усть-Хан-
тайка ОПХ «Потаповское» (кх078) 1 1959 



126 Сибирский этнографический сборник. Вып. 11 

Возвращаясь к публикациям, следует указать, что некоторым ис-
ключением в смысле сообщения сведений о полевой работе является 
монография 1979 г. «Проблемы формирования северосамодийских 
народностей» (Васильев 1979б). Во введении, опубликованном также в 
виде статьи в журнале «Советская этнография», В.И. Васильев пишет 
о значимости этнографических данных для рассматриваемых в работе 
проблем и достаточно подробно описывает методику этнографиче-
ского опроса, ориентированную на сбор полевых данных, необходи-
мых для реконструкции этнической истории20 (Там же: 23–26). 

Суть описываемой В.И. Васильевым методики состоит в составле-
нии семейно-кустовых генеалогических схем, которые в ходе работы с 
информаторами дополняются и уточняются. Исходя из предложен-
ного в тексте описания можно предположить, что по крайней мере 
часть его собственной полевой работы включала следующие действия 
(Васильев 1979б: 24–26). До выезда проводилось выделение этниче-
ских групп в составе исследуемого народа, при этом учитывались диа-
лект или говор, родовой состав, территориальная обособленность, спе-
цифика материальной культуры или каких-либо ее элементов и т.д. 
Затем в окружном или районном центре уточнялось расселение пред-
ставителей каждой этнической группы, границы ее территории, их со-
ответствие или несоответствие современному административному де-
лению (в разрезе сельских и поселковых советов). Проводилась работа 
с актами о заключении брака, хранившимися в архивах райзагсов, гор-
загсов или окрзагсов, как правило, за период с 1920–1921 гг. до года 
исследования – выписывались сведения о браках представителей изу-
чаемой группы, также собирались сведения о рождениях, браках и 
смертях из церковных метрических книг, если таковые имелись; на ос-
новании собранных сведений составлялись предварительные генеало-
гические схемы. При работе с информаторами проводился опрос пред-
ставителей каждой из семейно-родственных единиц, включенных в 
упомянутые схемы; опрос предполагалось начинать со старшего из 
ныне живущих представителей. Всего по каждой семейно-родствен-
ной единице опрашивалось, как правило, два-три человека (как по 
мужской, так и по женской линиям); задавались следующие вопросы: 

1. Сведения об отце и матери Эго. Место рождения, время при-
езда в данный район (поселок), знание родного языка и языков пред-
ставителей других этнических групп. Родовая принадлежность. Де-
вичья фамилия матери. 

2. Братья и сестры Эго. В порядке старшинства (не только ныне 
живущие, но и умершие). Их жены (родовая и фамильная 

 
20 В.И. Васильев считает важным разграничивать этногенез и этническую исто-

рию. Под этногенезом он понимает «процесс исторического формирования этноса 
или, иными словами, его сложение из разнородных (разноязычных, разнорасовых) 
этнических компонентов», при этом этническими компонентами выступают родо-
вые, родо-племенные группы; в то время как под этнической историей – «период ис-
торического развития этноса, начиная с заключительной стадии его формирования 
до любого заданного хронологического отрезка, включая современное нам время» 
(Васильев 1979б: 4–7). 



ТАЙМЫРСКИЕ ЭКСПЕДИЦИИ МОСКОВСКИХ ЭТНОГРАФОВ  127 

127 
 

принадлежность) и дети. Место рождения и современное место жи-
тельства. Время выезда с данной территории (если отсутствует). 
Знание родного языка и языков представителей других этнических 
групп. 

3. Братья и сестры отца Эго. Характер опроса тот же, что и 
по п. 1. 

4. Братья и сестры матери Эго. Характер опроса тот же, что 
и по пп. 1, 2. 

5. Дед и бабка (прадед, прабабка) Эго: а) по линии отца; б) по ли-
нии матери. Характер опроса тот же, что и по п. 1. 

6. Жена Эго. Девичья фамилия. Далее характер опроса тот же, 
что и по п. 1. 

7. Дети и внуки Эго. Характер опроса тот же, что и по п. 2 (Ва-
сильев 1979б: 24). 

На основании данных, собранных путем опроса, корректировались 
и дополнялись схемы семейно-родственных единиц. В результате ис-
пользования такой методики, по мнению В.И. Васильева, можно ре-
конструировать семейный состав исследуемого народа и установить 
картину его расселения на протяжении 75–100 лет, зафиксировать 
межродовые, внешне-территориальные и межэтнические контакты, 
оценить некоторые языковые процессы и процессы урбанизации (Ва-
сильев 1979б). 

В целом этническая история и этногенез – одна из ключевых тем в 
исследованиях В.И. Васильева. Второй по значимости темой является 
этническое «настоящее», описание современного положения и социа-
листического строительства у изучаемых народов (напр., этой теме по-
священы публикации: Васильев, Туголуков 1960; Васильев 1963, 1968, 
1970, 1979а, 1985, 2006; Васильев, Симченко 1963, 1971, 2006). О том, 
какие данные и каким образом собирались в рамках этой темы, опуб-
ликованные работы также в основном умалчивают. Мы можем допол-
нить доступные сведения о методологии работы В.И. Васильева, ис-
пользуя архивные материалы. Так, представление о том, какие данные 
собирались для характеристики «современного хозяйства, культуры и 
быта» коренных народов на Таймыре, можно составить по документу 
«Программа этнографического обследования коренного населения 
Таймырского национального округа» 1962 г. (НА ИЭА РАН 14. Л. 1–3). 
Полностью текст программы приводится в Приложении 3 к настоящей 
статье. Любопытно отметить, насколько менее подробной является эта 
программа21 по сравнению, например, с опубликованной программой 
Н.И. Воробьева (Воробьев 1951), посвященной сбору материалов по 

 
21 Следует отметить, что эта программа почти идентична программе, по которой 

работал В.И. Васильев в Потаповском ОПХ в рамках упоминавшейся выше экспеди-
ции 1960 г. – ср. Васильев В.И. Программа этнографического изучения Потаповского 
совхоза (Дудинский район Таймырского нац. округа) (НА ИЭА РАН 9. Л. 1–7). То есть 
это программа буквально того же «жанра», в котором выступает текст Н.И. Воробьева. 



128 Сибирский этнографический сборник. Вып. 11 

современному быту колхозов Среднего Поволжья. Впрочем, текст 
Н.И. Воробьева вышел на пике последней сколько-нибудь серьезной 
попытки институционализировать этнографическое изучение колхо-
зов, развернутой в 1948–1951 гг. Историю этого процесса (и всех его не-
успехов) описывает А.Г. Новожилов (Новожилов 2012). Весьма веро-
ятно, что «краткость» программы Васильева, а также отсутствие в его 
текстах, связанных с «современностью», методологических коммента-
риев следует рассматривать именно в этом контексте. Конечно, другой 
значимый контекст – это прикладной характер работы сотрудников 
сектора, описанный в работах З.П. Соколовой (Этнологическая экспер-
тиза 2004: 5–8), Е.П. Батьяновой (Батьянова 2017), Е.А. Пивневой 
(Пивнева 2022). 

Что касается источников получения указанных в программе дан-
ных, из отчетов экспедиций, проходивших при участии В.И. Васильева 
(НА ИЭА РАН 7, 8, 10, 12, 15, 16, 17, 18, 24), можно заключить, что, по-
мимо уже описанного, его работа в поле включала также ознакомле-
ние с отчетами колхозов и выписки из них; опросы колхозников, в том 
числе председателей и счетоводов; беседы с представителями различ-
ных партийных и хозяйственный органов, в том числе с руководя-
щими работниками края и округа; наблюдения за хозяйственной и 
промысловой деятельностью в колхозных бригадах, за общественной 
жизнью в поселках, за бытом в домах, балках22, чумах, за работой ин-
тернатов, школ, учреждений здравоохранения и культуры; участие в 
отдельных элементах промысловой деятельности, в перекочевках; 
сбор сведений в архивах разных уровней; обработку сведений похозяй-
ственных книг, сбор статистических данных по демографии, образова-
нию, здравоохранению, работе учреждений культуры; сбор семейных, 
генеалогических преданий, запись образцов фольклора. 

Сведение данных о месте и времени полевых выездов, о способах 
сбора информации в поле и типах собираемых данных дают объемное 
представление о параметрах полевой работы, и, как следствие, состав-
ляют важный комментарий для понимания условий производства (а 
также ограничений) тех содержательных утверждений, которые фор-
мируют существо научной работы исследователя. 

Заключение 
Выше были представлены промежуточные результаты продолжа-

ющегося проекта, итогом которого должна стать открытая геоинфор-
мационная система по полевым исследованиям советских этнографов-
таймыроведов, включающая базу данных. Представленные резуль-
таты освещают основные параметры таймырских экспедиций сотруд-
ников сектора Севера московской части Института этнографии 

 
22 Балок – «нартенный чум», тип передвижного жилища, включает каркас, обтя-

нутый покрышкой (оленьи шкуры, ткань), поставленный на нарту (см.: Историко-эт-
нографический атлас Сибири 1961: 14). 



ТАЙМЫРСКИЕ ЭКСПЕДИЦИИ МОСКОВСКИХ ЭТНОГРАФОВ  129 

129 
 

Академии наук СССР, а также методологические аспекты полевой ра-
боты на примере одного из сотрудников сектора – В.И. Васильева. 

В ходе работы использовались, с одной стороны, публикации био-
графического, историко-научного, отчетного характера, а также офи-
циальная документация по таймырским экспедициям в архивных 
фондах Российской академии наук и Института этнологии и антропо-
логии РАН. В этих источниках выявлялись сведения о сроках, маршру-
тах и участниках экспедиций. С другой стороны, анализировалась ис-
следовательская литература – научные статьи и монографии – с целью 
установления связи научных текстов с конкретными экспедициями. 
Все сведения сводились в таблицы, которые затем привязывались к 
пространственным данным в попытке произвести действие, симмет-
ричное советской практике создания этнических карт – представить 
«карту исследователей» и их работ. Мы решили достаточно подробно 
описать «рабочую кухню» проекта в том числе потому, что надеемся, 
что наш текст послужит примером для аналогичных описаний исто-
рий исследований в других полях. 

Наша реконструкция дает представление о том, какой была север-
ная полевая работа во второй половине XX в. Попутно мы детализиро-
вали историю Северной экспедиции Института этнорафии, отследив 
работу ее отрядов и групп на Таймыре (ср.: Гурвич 1990; Батьянова 
2017). Собственно, последняя и была основной организационной рам-
кой проводимых сектором полевых исследований. При этом было 
установлено, что в среднем полевые работы продолжались меньше 
двух месяцев и носили маршрутный характер. В территориальном от-
ношении на Таймыре наиболее исследованной является центральная 
часть (Дудинский р-н, включающий также авамскую и волочанскую 
тундры), хотя экспедиции также совершались и в западную (Усть-Ени-
сейский р-н, сегодня – территория сельского поселения Караул), и в 
восточную (Хатангский р-н) части. Большинство населенных пунктов 
этих территорий посещались неоднократно, причем зачастую выезды 
совершались одними и теми же этнографами. 

Предпочтение маршрутного способа советскими этнографами, по 
всей видимости, было связано со стремлением охватить весь изучае-
мый народ (Вайнштейн 1988: 205). Последний, в том числе под име-
нем этнической группы или этноса, выступал консенсусным объектом 
советской этнографии (Gray, Vakhtin, Schweitzer 2003: 203). Помимо 
«маршрутности», описанные нами экспедиции, как уже отмечалось, 
характеризуются серийностью выездов. Эту характеристику можно 
проинтерпретировать, пусть не исчерпывающе, в свете историзма со-
ветской этнографии. Другими словами, можно сказать, что советские 
этнографы стремились наблюдать не структуры, а процессы. В этой 
перспективе, помимо добора полевого материала в качестве «вспомо-
гательного исторического» в целях реконструкции, повторные выезды 
в посещенные ранее места позволяли наблюдать историческое 



130 Сибирский этнографический сборник. Вып. 11 

развитие, а современность представала этапом «прогрессивного исто-
рического развития общества» (Толстов 1947: 16)23. 

На примере исследовательской деятельности В.И. Васильева де-
монстрируется, какие сведения о полевой работе можно агрегировать 
из опубликованных и архивных источников относительно отдельного 
исследователя, а также иллюстрируются некоторые методологические 
особенности советских полевых исследований в рамках весьма распро-
страненных направлений последних, в первую очередь, относительно 
этногенеза и этнической истории. Можно заметить, что этнографиче-
ские материалы в них играют весьма конкретную, определенную роль 
в общем ходе исследования и в представлении его результатов. Проект 
В.И. Васильева по реконструкции в историко-хронологической после-
довательности сложения ненецкого и энецкого «этносов» (Васильев 
1979б: 3) предполагает комплексное использование различных мате-
риалов: лингвистических (в том числе данных этнонимики, топони-
мики), археологических, антропологических и исторических. Место 
этнографических данных в этом ряду определяется им следующим об-
разом: для исследования этногенеза значима фиксация материальной 
и духовной культуры исследуемых общностей, необходимая для после-
дующего сравнения с этнографическими данными по другим народам, 
вернее, хозяйственно-культурным типам и историко-этнографиче-
ским областям. Последнее в случае ненцев и энцев означает, что раз-
личные элементы культуры (типы одежды, виды транспорта, связан-
ные с промыслом обряды и запреты, религиозные особенности) соот-
носятся с циркумполярным, или же южносибирским комплексами и 
служат для подкрепления тезиса о двухкомпонентном составе «само-
дийского этнического круга» (Там же: 16). Также значение имеют 
фольклорные данные, касающиеся происхождения или родственной 
связи отдельных родов. Следует заметить, что в описании Васильева 
в исследовании этногенеза значение этнографических данных (как и 
исторических) вспомогательно – основное бремя доказательства ско-
рее лежит на лингвистических, археологических и антропологических 
материалах. В области этнической истории, однако, роль последних 
снижается, зато сильно возрастает роль исторических источников (ста-
тистических материалов, архивных документов, сведений, содержа-
щихся в различных публикациях), а также этнографии. В последней 
условно выделяются полевые наблюдения и этнографический опрос 
населения. Методику опроса мы описали выше, он используется для 
восстановления и уточнения генеалогий и, собственно, «компонен-
тов» этноса. Значимость полевых наблюдений В.И. Васильев отмечает 
для контактных районов, а именно для фиксации локальных особен-
ностей материальной культуры с вниманием к вопросу о том, имеется 
ли иноэтничное влияние (Там же: 22). 

 
23 Ср. с рассуждением З.П. Соколовой: «Я ездила в одни и те же места по два, а то 

и по три раза с промежутком в 10–15 лет. Это очень полезно, потому что позволяет 
видеть произошедшие изменения и делать теоретические выводы» (Интервью с З.П. 
Соколовой 2000: 38). 



ТАЙМЫРСКИЕ ЭКСПЕДИЦИИ МОСКОВСКИХ ЭТНОГРАФОВ  131 

131 
 

Таким образом, в рамках этногенеза и этнической истории этно-
графические материалы играют ограниченную роль – в целом В.И. Ва-
сильев не отступает от направлений их использования, указанных 
М.Г. Левиным в программном докладе на VI Международном кон-
грессе антропологов и этнографов в 1960 г. в Париже (Левин 1961). Из 
всего обилия возможностей этнографического наблюдения выбира-
ются вполне определенные аспекты, связанные, с одной стороны, с ро-
довой и семейной историей, с другой же стороны, с элементами мате-
риальной и духовной культуры – такими, которые позволят в итоге 
классифицировать и типологизировать исследуемые общности для по-
следующего сравнения и обоснования связей с другими. Итак, мы 
надеемся, что результаты нашего проекта могут быть также использо-
ваны для аргументации и развития подобного рода рассуждений о вза-
имном влиянии теоретических проектов и полевых материалов иссле-
дователей. 

Приложение 1. Таймырские экспедиции сотрудников сектора 
Севера Института этнографии АН СССР 

№ Организацион-
ные рамки 

Состав Срок Источники 

1 Таймырский  
отряд Северной  
экспедиции 

Б.О. Долгих,  
Л.А. Файнберг,  
В.С. Карев  
(фотограф) 

1 августа – 10 
октября 1957 г.  

НА ИЭА РАН 5.  
Л. 67; НА ИЭА 
РАН 6. Л. 100 

2 Таймырский  
отряд Северной  
экспедиции 

Б.О. Долгих,  
Л.А. Файнберг,  
Т.Б. Долгих  
(дочь Б.О. Дол-
гих) 

3 июля – 2 сен-
тября 1959 г.  

НА ИЭА РАН 7. 
Л. 47–48 

3 Енисейский  
отряд Комплексной 
экспедиции 

В.А. Туголуков,  
В.И. Васильев, 
Ю.Б. Иванов 
 (художник) 

17 июля – 30 
сентября 1959 г.  

НА ИЭА РАН 7. 
Л. 47–48; НА ИЭА 
РАН 8. Л. 192, 207; 

НА ИЭА РАН 3;  
НА ИЭА РАН 4 

4 Таймырский  
отряд Северной  
экспедиции 

В.И. Васильев май – июнь 
1960 г. 

НА ИЭА РАН 11. 
Л. 30; Васильев 

1962: 67 

5 Таймырский  
отряд Северной 
экспедиции 

Ю.Б. Стракач 28 апреля – 4 
октября 1960 г.  

НА ИЭА РАН 10. 
Л. 25  



132 Сибирский этнографический сборник. Вып. 11 

№ Организацион-
ные рамки 

Состав Срок Источники 

6 Таймырский  
отряд Северной  
экспедиции 

Ю.Б. Симченко24 апрель – август 
1961 г.  

НА ИЭА РАН 13. 
Л. 43; Любовцев, 
Симченко 1968: 

208–218 
7 Таймырский  

отряд Северной  
экспедиции 

В.И. Васильев апрель – июль  
1961 г. 

НА ИЭА РАН 12. 
Л. 10  

8 Таймырский  
отряд Северной  
экспедиции 

Б.О. Долгих 12 июля – ~16 
августа 1961 г. 

НА ИЭА РАН 1;  
НА ИЭА РАН 2;  
НА ИЭА РАН 28 

9 Таймырский 
отряд Северной  
экспедиции 

В.И. Васильев, 
Ю.Б. Симченко,  
К.Ю. Мешков 
(аспирант), 
Э.Л. Тимлин  
(кинооператор), 
И.М. Золотарева 
(физический ан-
трополог),  
Г.Л. Хить (физи-
ческий антропо-
лог) 

~5 апреля – се-
редина августа 

1962 г. 

НА ИЭА РАН 15. 
Л. 9–11  

10 Межведомственная 
комиссия по пробле-
мам Севера СОПС 
при Госплане СССР 
и Группы Севера 
при Совете мини-
стров РСФСР; Тай-
мырская группа Се-
верной экспедиции 

В.И. Васильев, 
Ю.Б. Симченко, 
Э.Л. Тимлин  
(кинооператор) 

июль – август  
1963 г. 

АРАН 8. Л. 5, 31, 43 

11 Бригада ЦК ВЛКСМ Ю.Б. Симченко, 
В.И. Васильев, 
А.А. Линденберг  
(фотограф) 

в промежутке 
между сентяб-
рем 1964 г. и 
январем 1965 

г.25 

АРАН 12. Л. 24–25 

12 н/д Ю.Б. Симченко 1965 г. Афанасьева,  
Симченко 1993:100 

 
24 Первый этап экспедиции Ю.Б. Симченко провел, помогая в работе И.М. Золо-

таревой, предпринявшей антропологическое исследование нганасан в апреле – мае 
1961 г. (НА ИЭА РАН. Ф. 142. Оп. 2. Д. 53. Л. 43); затем в июле – августе Ю.Б. Симченко 
работал вместе с прилетевшим в Усть-Богниду Б.О. Долгих (см. строку № 8). 

25 Маршрут также включал поездки в «Чукотский нац. округ, северные районы 
Якутской АССР[,]... Ямало-Ненецкий нац. округ, Ненецкий нац. округ, Мурманскую 
область» (АРАН 11. Л. 24). 



ТАЙМЫРСКИЕ ЭКСПЕДИЦИИ МОСКОВСКИХ ЭТНОГРАФОВ  133 

133 
 

№ Организацион-
ные рамки 

Состав Срок Источники 

13 Таймырский  
отряд Северной  
экспедиции 

В.И. Васильев, 
Ю.Б. Симченко, 
М.М. Мечев  
(художник),  
Э.Л. Тимлин  
(кинооператор) 

июль – август  
1966 г. 

АРАН 11. Л. 5; 
АРАН 12. Л. 25 

14 «[Н]езапланирован-
ная экспедиционная 
поездка» 

Ю.Б. Симченко, 
А.И. Мухлинов  

1968 г. (срок 1 
месяц) 

АРАН 13. Л. 34 

15 н/д Ю.Б. Симченко 1970 г. Афанасьева,  
Симченко 1993:100 

16 Комиссия  
Отдела Севера  
Совета Министров 
РСФСР 

Ю.Б. Симченко ноябрь  
1971 г. 

АРАН 3. Л. 5 

17 Таймырский  
тряд Северной  
экспедиции 

Ю.Б. Симченко, 
В.В. Лебедев,  
Н.А. Лопуленко 

март 1972 г. АРАН 4. Л. 5; 
АРАН 5. Л. 24; Ко-
бычев, Тульцева 

1974: 11 
18 «Отряд 

Ю.Б. Симченко»  
Северной  
экспедиции 

Ю.Б. Симченко 1974 г. (срок 1,5 
месяца) 

АРАН 9. Л. 7–8; 
АРАН 10. Л. 29 

19 Таймырская группа 
Северосамодийского  
отряда Северной 
экспедиции 

Ю.Б. Симченко, 
В.И. Васильев, 
В.А. Масленников 
(научно-техниче-
ский сотрудник) 

5 мая – 20 
июня  
1976 г. 

НА ИЭА РАН 16. 
Л. 31, 43 

20 Североенисейский  
отряд  
Северной  
экспедиции 

В.И. Васильев, 
В.А. Масленников  
(художник),  
А.В. Головнёв  
(студент) 

12 августа – 1 
сентября 

1977 г. 

НА ИЭА РАН 17. 
Л. 155, 157  

21 н/д Ю. Б. Симченко,  
Г.М. Афанасьева 

1977 г. Симченко 1992: 6; 
Афанасьева, Сим-

ченко 1993: 100 
22 Североенисейский  

отряд  
Северной  
экспедиции 

В.И. Васильев,  
Л.А. Кулагин 
(научно-техниче-
ский сотрудник), 
Н.А. Сергеева 
(научно-техниче-
ский сотрудник),  
А.В. Головнёв 
(студент) 

22 августа – 15 
сентября 

1978 г. 

НА ИЭА РАН 18. 
Л. 52, 53  



134 Сибирский этнографический сборник. Вып. 11 

№ Организацион-
ные рамки 

Состав Срок Источники 

23 Северосамодийский 
отряд  
Северной  
экспедиции 

Ю.Б. Симченко, 
А.В. Оськин,  
А.И. Оркин,  
Г.Г. Григорьева, 
Г.М. Афанасьева 

1978 г. Иванова 1980: 258; 
Симченко 1996 

24 Экспедиционная 
группа Северо-Во-
сточного отряда Се-
верной экспедиции 

М.Я. Жорницкая,  
А.М. Фомин 
 (научно-техниче-
ский сотрудник) 

19 сентября – 1 
ноября 1980 г. 

НА ИЭА РАН 19. 
Л. 104 

25 Экспедиционная 
группа Северо-Во-
сточного  
отряда Северной  
экспедиции 

М.Я. Жорницкая,  
С.Н. Иванов,  
С.Г. Циханович  
(кинооператор) 

4 мая – 16 
июня  
1981 г. 

НА ИЭА РАН 20. 
Л. 123 

26 Таймырская группа 
Северной  
экспедиции 

В.В. Лебедев, 
М.М. Бронштейн 
 (аспирант) 

сентябрь –  
ноябрь  
1984 г. 

НА ИЭА РАН 21. 
Л. 158 

27 Таймырский  
отряд Северной  
экспедиции 

В.В. Лебедев, 
М.М. Бронштейн  
(лаборант),  
С.В. Сучков  
(лаборант),  
В.Н. Толстихин  
(лаборант) 

июль – август 
 1985 г. 

НА ИЭА РАН 22. 
Л. 82  

28 Енисейско-Обский  
отряд  
Северной  
экспедиции 

В.И. Васильев,  
С.А. Арутюнов, 
М.Н. Новиков  
(аспирант) 

30 июня – 10 
августа 1986 г. 

НА ИЭА РАН 24. 
Л. 61, 65 

29 Обско-Таймырский 
отряд Северной  
экспедиции 

М.М. Бронштейн  
(аспирант) 

апрель 
 1986 г. 

НА ИЭА РАН 23. 
Л. 19 

30 Обско-Таймырский 
отряд  
Северной  
экспедиции 

В.В. Лебедев,  
С.В. Сучков 
 (лаборант) 

октябрь 1986 г. НА ИЭА РАН 23. 
Л. 19 

31 Таймырская группа 
Обско-Таймырского  
отряда Северной  
экспедиции 

В.В. Лебедев,  
Е.А. Оборотова  
(лаборант) 

июль  
1987 г. 

НА ИЭА РАН 25. 
Л. 1 

32 Таймырская группа 
Обско-Таймырского  
отряда Северной  
экспедиции 

В.В. Лебедев,  
А.И. Саввинов  
(лаборант),  
Н.В. Плужников  
(студент),  
Е.А. Оборотова,  
А.Г. Салимов  
(стажер) 

15 мая – 1 авгу-
ста 1988 г. 

НА ИЭА РАН 26. 
Л. 109, 119 



ТАЙМЫРСКИЕ ЭКСПЕДИЦИИ МОСКОВСКИХ ЭТНОГРАФОВ  135 

135 
 

Приложение 2. Населенные пункты и с/х предприятия 
 (колхозы, совхозы, госпромхоз) Таймыра, в которых  
проводили исследования сотрудники сектора Севера  

Института этнографии АН СССР 
 

Населен-
ный пункт 

Связанные 
предприя-

тия26 

К
ол

-в
о 

вы
ез

до
в Годы и участники выездов 

Усть-Авам колхоз  
им. Калинина 
(кх049), гос-
промхоз  
«Таймыр-
ский» (кх096) 

12 1961 (Симченко, Золотарева) 
1962 (Симченко, Тимлин) 
1963 (Васильев, Симченко, Тимлин) 
1966 (Симченко, Мечев, Тимлин) 
1968 (Симченко, Мухлинов) 
1971 (Симченко) 
1972 (Симченко, Лебедев, Лопуленко) 
1974 (Симченко) 
1976 (Симченко, Васильев, Масленни-
ков) 
1980 (Жорницкая, Фомин) 
1981 (Жорницкая, Иванов, Цихано-
вич) 
1988 (Плужников) 

Дудинка н/р 10 1957 (Долгих, Файнберг, Карев) 
1959 (Долгих, Файнберг, Васильев,  
Иванов) 
1960 (Стракач) 
1962 (Васильев, Симченко) 
1976 (Симченко, Васильев, Масленни-
ков) 
1977 (Васильев, Масленников, Голов-
нёв) 
1980 (Жорницкая, Фомин) 
1981 (Жорницкая, Иванов, Цихано-
вич) 
1986 (Васильев, Арутюнов, Новиков) 
1988 (Лебедев, Оборотова, Савинов,  
Салимов, Плужников) 

Волочанка совхоз «Воло-
чанский» 
(кх007), кол-
хоз им. Гага-
рина (кх027), 
колхоз им. 
Сталина 
(кх053), кол-
хоз им. 

10 1957 (Долгих, Файнберг,  
Карев) 
1959 (Долгих, Файнберг) 
1960 (Стракач) 
1962 (Симченко, Тимлин) 
1963 (Васильев, Симченко, Тимлин) 
1966 (Симченко, Мечев,  
Тимлин) 
1968 (Симченко, Мухлинов) 
1972 (Симченко, Лебедев, Лопуленко) 

 
26 В скобках указаны соответствующие номера на карте. 



136 Сибирский этнографический сборник. Вып. 11 

Населен-
ный пункт 

Связанные 
предприя-

тия26 

К
ол

-в
о 

вы
ез

до
в Годы и участники выездов 

Шмидта 
(кх058) 

1974 (Симченко) 
1976 (Симченко, Васильев,  
Масленников) 

Воронцово колхоз им. 
Кирова 
(кх035),  
совхоз «Се-
верный» 
(кх091) 

7 1959 (Долгих, Файнберг,  
Васильев, Иванов) 
1960 (Стракач) 
1961 (Васильев) 
1962 (Васильев, Мешков,  
Золотарева  
и Хить) 
1963 (Васильев, Симченко, Тимлин) 
1966 (Васильев) 
1977 (Васильев, Масленников,  
Головнёв) 

Новая совхоз «Ары-
Мас» (кх003), 
колхоз «Путь 
к комму-
низму» 
(кх086) 

7 1960 (Стракач) 
1961 (Симченко, Золотарева) 
1966 (Симченко, Мечев,  
Тимлин) 
1981 (Жорницкая, Иванов,  
Циханович) 
1984 (Лебедев, Бронштейн) 
1985 (Лебедев, Бронштейн, Сучков,  
Толстихин) 
1988 (Лебедев, Оборотова, Савинов,  
Салимов) 

Потапово колхоз им. 
Кирова 
(кх036), ОПХ 
«Потапов-
ское» (кх078) 

6 1959 (Васильев, Туголуков) 
1960 (Васильев) 
1961 (Васильев) 
1963 (Васильев, Симченко, Тимлин) 
1966 (Васильев) 
1978 (Васильев, Кулагин, Сергеева,  
Головнёв) 

Хатанга н/р 6 1960 (Стракач) 
1980 (Жорницкая, Фомин) 
1981 (Жорницкая, Иванов, Цихано-
вич) 
1984 (Лебедев, Бронштейн) 
1985 (Лебедев, Бронштейн, Сучков,  
Толстихин) 
1988 (Лебедев, Оборотова, Савинов,  
Салимов) 

Усть-Бога-
нида 

колхоз им. 
Шмидта 
(кх058) 

4 1957 (Долгих, Файнберг, Карев) 
1959 (Долгих, Иванов) 
1960 (Стракач) 
1961 (Долгих) 



ТАЙМЫРСКИЕ ЭКСПЕДИЦИИ МОСКОВСКИХ ЭТНОГРАФОВ  137 

137 
 

Населен-
ный пункт 

Связанные 
предприя-

тия26 

К
ол

-в
о 

вы
ез

до
в Годы и участники выездов 

Малая Хета колхоз  
«Большевик» 
(кх004) 

4 1960 (Стракач) 
1961 (Васильев) 
1962 (Васильев, Хить) 
1966 (Васильев) 

Норильск н/р 4 1960 (Стракач) 
1962 (Васильев, Симченко) 
1976 (Симченко, Васильев,  
Масленников) 
1988 (Лебедев, Оборотова, Савинов,  
Салимов, Плужников) 

Новорыбная совхоз  
«Новорыбин-
ский» (кх073) 

4 1981 (Жорницкая, Иванов,  
Циханович) 
1986 (Лебедев, Сучков) 
1987 (Лебедев, Оборотова) 
1988 (Лебедев, Оборотова, Савинов,  
Салимов) 

Усть-Порт совхоз  
«Октябрь-
ский» 
(кх077a) 

3 1960 (Стракач) 
1977 (Головнёв) 
1986 (Новиков) 

Кресты колхоз «По-
беда» (кх079), 
совхоз «Совет-
ский Таймыр» 
(кх094) 

3 1960 (Стракач) 
1980 (Жорницкая, Фомин) 
1985 (Лебедев, Бронштейн, Сучков,  
Толстихин) 

Мунгуй колхоз  
«Новая 
жизнь» 
(кх071a) 

3 1961 (Васильев) 
1962 (Васильев, Золотарева, Хить) 
1966 (Васильев) 

Носок колхоз «Заря 
Таймыра» 
(кх016) 

3 1961 (Васильев) 
1963 (Васильев, Симченко, Тимлин) 
1966 (Васильев) 

Хантайское 
озеро 

колхоз «Крас-
ный промыш-
ленник» 
(кх066) 

2 1959 (Туголуков) 
1960 (Стракач) 

Левинские 
пески 

колхоз «Ени-
сей» (кх010), 
колхоз им. 
Карла Маркса 
(кх030) 

2 1961 (Васильев) 
1978 (Васильев, Кулагин, Сергеева,  
Головнёв) 

Караул колхоз «Заря 
Таймыра» 
(кх016b), кол-
хоз «Новая 

2 1962 (Васильев) 
1977 (Васильев, Масленников,  
Головнёв) 



138 Сибирский этнографический сборник. Вып. 11 

Населен-
ный пункт 

Связанные 
предприя-

тия26 

К
ол

-в
о 

вы
ез

до
в Годы и участники выездов 

жизнь» 
(кх071a) 

Жданиха совхоз «Цен-
тральный» 
(кх109) 

2 1980 (Жорницкая, Фомин) 
1981 (Жорницкая, Иванов,  
Циханович) 

Хета совхоз  
«Хетский» 
(кх108a) 

2 1984 (Лебедев, Бронштейн) 
1988 (Лебедев, Оборотова, Савинов,  
Салимов) 

Катырык совхоз «Каты-
рыкский» 
(кх062) 

2 1985 (Лебедев, Бронштейн, Сучков,  
Толстихин) 
1988 (Лебедев, Оборотова, Савинов,  
Салимов) 

Попигай совхоз «Попи-
гайский» 
(кх083) 

2 1986 (Бронштейн) 
1988 (Лебедев, Оборотова, Савинов,  
Салимов) 

Усть-Хан-
тайка 

ОПХ «Пота-
повское» 
(кх078) 

1 1959 (Васильев, Туголуков) 

Камень колхоз «Ис-
кра» (кх061) 

1 1959 (Туголуков) 

Карго колхоз им. 
Ленина 
(кх017) 

1 1959 (Файнберг, Васильев) 

Диксон н/р 1 1960 (Стракач) 

Валек н/р 1 1960 (Стракач) 

Кресты-Тай-
мырские 

госпромхоз 
«Таймыр-
ский» (кх096) 

1 1980 (Жорницкая, Фомин) 

 

  



ТАЙМЫРСКИЕ ЭКСПЕДИЦИИ МОСКОВСКИХ ЭТНОГРАФОВ  139 

139 
 

Приложение 3. Программа этнографического  
обследования коренного населения Таймырского  

национального округа27 

Настоящая программа составлена для этнографического обследо-
вания коренного населения Авамского, Усть-Енисейского и Дудинскго 
р-нов (нганасанов, ненцев, энцев и долган) Таймырского нац. округа. 

Изучение современного хозяйства, культуры и быта названных 
народов явится продолжением ведущихся с 1957 г. исследований са-
мой восточной группы самодийцев. Коренное население округа ныне 
работает в сельхозартелях и ОПХ (Опытно-показательное хоз-во) Но-
рильского НИИ сельского хозяйства крайнего Севера, ведущее место в 
хозяйстве округа занимают традиционные отрасли хозяйства: охота, 
оленеводство и рыболовство. Изучение хозяйства и культуры корен-
ного населения позволит наметить пути дальнейшего повышения его 
благосостояния и культуры в эпоху развернутого строительства ком-
мунизма в СССР. 

1. Общие сведения 
Географическое положение. Национальный состав и численность 

населения по сельсоветам и колхозам. Исторические сведения о родо-
вом составе (происхождение и самоназвание различных родов, время 
появления в данном районе, ранее занимаемые территории, связь с 
родственными родами, проживающими в других местах). Поселки – 
основные базы колхозов. Их планировка и застройка. История возник-
новения. Национальный состав населения, постоянно проживающего 
в поселках. 

2. Хозяйства национальных колхозов 
Отрасли хозяйства. Традиционные и новые отрасли. Их удельный 

вес и доходность. Годовой хозяйственный цикл. Распределение рабо-
чих в различных отраслях по сезонам. Женский труд в колхозном хо-
зяйстве. Подготовка новых кадров. Роль молодежи. 

 
27 Источник: (НА ИЭА РАН 14). Дело имеет заглавие «Программы этнографиче-

ского обследования коренного населения Таймырского национального округа и по 
изучению одежды народов Сибири». При наборе косые черты были заменены на 
круглые скобки, зачеркивания не отражены, в одном месте доставлен предполагае-
мый грамматикой фразы предлог, в другом – точка (выделены квадратными скоб-
ками). В остальном форматирование и написание сохранены. 

В деле не указан ни автор программы, ни год ее написания. Однако все дело в 
целом датировано 1962 г., также известно, что в 1962 г. Таймырский отряд возглавлял 
В.И. Васильев (НА ИЭА РАН 12. Л. 9). Выше в тексте было отмечено сходство данной 
программы с той, по которой работал В.И. Васильев в Потаповском ОПХ в рамках экс-
педиции 1960 г. Следует заметить, что в личном фонде В.И. Васильева в НА ИЭА РАН 
хранится напечатанный текст программы 1960 г. с внесенными поверх рукописными 
правками, большая часть которых совпадает с печатаемой здесь программой. Там же 
хранится машинописный экземпляр, полностью совпадающий с печатаемым. Таким 
образом, можно достаточно уверенно атрибутировать данный текст В.И. Васильеву. 



140 Сибирский этнографический сборник. Вып. 11 

Оленеводство. Значение оленеводства в хоз-ве. Размеры и число 
стад. Половозрастная номенклатура. Оленегонные собаки. Направле-
ние оленеводства. Национальный состав и численность пастушьих 
бригад. Способы окарауливания стад. Базы бригад. Способ запряжки 
оленей. Маршруты передвижений и отличие их от традиционных. 
Конструкция санок, название частей на языках коренного населения. 
Оплата труда. Премирование. Натуральные выдачи. Специалисты по 
оленеводству и их роль (количество, в каких стадах работают, сколько 
времени проводят в стадах, в какие сезоны). Новые методы содержа-
ния и выпаса стад. Сохранение поголовья оленей. Роль ветеринарии. 
Перспективы развития оленеводства. Передача передового опыта. 
Олени личного стада. Количество личных оленей. Выпас. Знаки отли-
чия оленей. Значение личных оленей в хозяйстве семьи. Отношение 
руководства колхозов к развитию личного оленеводства. 

Рыболовство. Значение рыболовства в колхозном хоз-ве. Объект, 
сезон и места лова. Рыболовные орудия (новые и традиционные). 
Флот. Механизация лова и обработки рыбы. Сбыт продукции. Нацио-
нальный состав рыбаков. Сезонность. Оплата труда. Доходность. Пер-
спективы развития рыболовства. 

Охота. Значение промысла в хозяйстве колхозов. Соотношение 
пушной и мясной охоты. Охотничьи угодья. Сезонность промысла. 
Охотничьи орудия. Распределение добычи зверя по сезонам. Приемы 
охоты. Национальный состав охотников. Численность бригад. Обеспе-
ченность бригад инвентарем. Роль личных и колхозных оленей на про-
мысле. Доходность промысла и перспективы развития. 

Прочие отрасли хозяйства. Звероводство, животноводство, огород-
ничество, кустарные промыслы (сезонность, состав бригад, инвентарь, 
оплата, доходность, перспективы развития). Занятость национальных 
кадров в этих областях. 

Средства сообщения и связи. Традиционные (олени, собаки, ветки 
и пр.) и новые (катера, мотолодки и т.д.). 

3. Управленческий аппарат 
Национальный состав правлений колхозов. Размеры управленче-

ского аппарата. Количество специалистов. Их распределение в хоз-ве. 
Связь с бригадами. Роль специалистов. Система поощрения и штра-
фов. Отпуска (сроки, длительность, путевки). Пенсионное обеспече-
ние, размеры пенсий. Трудовая дисциплина. Производственные со-
брания. Парторганизация. Состав и численность. Комсомол. 

4. Личное хозяйство. Годовой бюджет семьи (приход и расход). По-
купаемые товары. Другие источники питания и доходов. Возможность 
заработка на стороне и его роль в хоз-ве семьи. Пища (содержание и 
сезонность). Новые продукты. Спирт и табак. Время приема пищи. 
Примерный дневной рацион семьи. Потребности. Одежда (националь-
ная, современная, мужская, женская, детская, сезонная, покупная, за-
имствования, новое в одежде и пр.). Потребности в одежде. Жилище. 
Летнее, зимнее и промысловое. Освещение и отопление. Численность 
жителей из коренного населения, постоянно проживающих в домах. 



ТАЙМЫРСКИЕ ЭКСПЕДИЦИИ МОСКОВСКИХ ЭТНОГРАФОВ  141 

141 
 

Новое строительство в колхозах. Его организация, стройматериал. 
Кадры и оплата труда. Темпы строительства. Качество и количество 
новых домов. Утварь (постели, мебель, хозяйственные орудия). Новое 
в быте (книги, приемники, патефоны и пр.). Образ жизни. Связь его с 
промыслами и сезонностью. Кочевание (характер) и его роль в жизни 
колхозников. Число семей, кочующих только в определенные сезоны. 
Характеристика кочевания. 

5. Семья и семейный быт 
Численность семей по национальностям, состав семей, воспитание 

детей[.] Смешанные семьи. Брак (брачный возраст, смешанные браки, 
прочность брака, воспитание детей). Свадьба и свадебные обряды. 
Рождение. Старое в браке (экзогамия, калым, приданое). Регистрация 
браков. Поселение после брака. Внебрачные отношения. Наследова-
ние имущества. Старое в наследовании имущества. Пережитки родо-
вых связей. Воспитание чужих детей и сирот. Похоронные обычаи и 
обряды. Новое и традиционное [в] похоронах. 

6. Культура 
Национальная интеллигенция. Сохранение языка. Какой язык яв-

ляется «международным». Знание русского языка. Взаимодействие 
культур коренного населения. Грамотность. Работа школы (нацио-
нальный состав учащихся, учителей; успеваемость и дисциплина, 
национальный состав учащихся в разных классах, национальный 
язык, политехнизация с учетом специфики хозяйства, послешкольное 
обучение). Участие коренного населения в общественной жизни (со-
брания, самодеятельность, работа клуба, кино, лекции, библиотека). 
Книжные карточки коренного населения. Национальные игры и раз-
влечения (в том числе и детские). Спортивные состязания. Танцы. 
Праздники старые и новые. Национальные особенности проведения 
праздников. Религиозные пережитки. Шаманство. Степень проникно-
вения православия. Тотемизм. Отношение молодежи к культовым 
установлениям. Борьба с религиозными пережитками. 

7. Здравоохранение и снабжение 
Работа больниц. Распространенные заболевания, состав медперсо-

нала. Медикаменты. Помощь роженицам. Знахарство. Магазины (орга-
низация торговли, ассортимент товаров, спирт, товарооборот, контин-
гент покупателей из коренного населения, завоз, нужды снабжения). 

 
 



142 Сибирский этнографический сборник. Вып. 11 

СПИСОК ИСТОЧНИКОВ И ЛИТЕРАТУРЫ 

АРАН 1 – Постановление Президиума АН СССР от 28 мая 1954 г. 
№ 257 «Об организации научных исследований в районах Советского Се-
вера» // АРАН. Ф. 2. Оп. 6. Д. 170. Л. 180–182. 

АРАН 2 – Постановление Президиума АН СССР от 10 декабря 1954 г. 
№ 663 «Об усилении научно-исследовательских работ по Советскому Се-
веру» // АРАН. Ф. 2. Оп. 6. Д. 180. Л. 208–212. 

АРАН 3 – Отчет о работе сектора Севера за 1971 г. // АРАН. Ф. 142. 
Оп. 11. Д. 68. Л. 2–17. 

АРАН 4 – Отчет о работе сектора Севера за 1972 г. // АРАН. Ф. 142. Оп. 
11. Д. 205. Л. 1–11.АРАН 5 – Отчет м.н.с. Ю.Б. Симченко за 1 полугодие 
1972 г. // АРАН. Ф. 142. Оп. 11. Д. 205. Л. 24. 

АРАН 6 – Отчет о работе сектора по изучению социалистического 
строительства у малых народов Севера за 1963 г. // АРАН. Ф. 142. Оп. 10. 
Д. 257. Л. 1–28. 

АРАН 7 – Отчет о работе за 1963 год мл. научного сотрудника Василь-
ева В.И. // АРАН. Ф. 142. Оп. 10. Д. 257. Л. 31–31 об. 

АРАН 8 – Отчет о работе за 1963 г. ст. н-т. сотр. сектора Севера 
Ю.Б. Симченко. 1963 // АРАН. Ф. 142. Оп. 10. Д. 257. Л. 42–45. 

АРАН 9 – Отчет о работе сектора народов Севера за 1974 г. // АРАН. 
Ф. 142. Оп. 11. Д. 475. Л. 1–15. 

АРАН 10 – Отчет о работе м.н.с. Ю.Б. Симченко за 1974 г. // АРАН. 
Ф. 142. Оп. 11. Д. 475. Л. 29–29 об. 

АРАН 11 – Отчет Сектора Севера о работе за 1966 г. // АРАН. Ф. 142. 
Оп. 10. Д. 593. Л. 1–15. 

АРАН 12 – Отчет о работе младшего научного сотрудника Института 
этнографии АН СССР Васильева В.И. за 1964–1966 гг. // АРАН. Ф. 142. 
Оп. 10. Д. 593. Л. 24–26. 

АРАН 13 – Объяснительная записка м.н.с. сектора Севера Ю.Б. Сим-
ченко к отчету о работе за 1968 г. // АРАН. Ф. 142. Оп. 10. Д. 828. Л. 34. 

НА ИЭА РАН 1 – Северная экспедиция. Таймырский отряд. Долгих 
Б.О. Полевой дневник № 1. 1961 // НА ИЭА РАН. Ф. 44. Оп. 3. Д. 1626. 

НА ИЭА РАН 2 – Северная экспедиция. Таймырский отряд. Долгих 
Б.О. Полевой дневник № 2. 1961 // НА ИЭА РАН. Ф. 44. Оп. 3. Д. 1627. 

НА ИЭА РАН 3 – Комплексная экспедиция. Енисейский отряд. Поле-
вой дневник В.И. Васильева № 2. 1959 // НА ИЭА РАН. Ф. 47. Оп. 5. Д. 1753. 

НА ИЭА РАН 4 – Комплексная экспедиция. Енисейский отряд. Поле-
вые тетради В.А. Туголукова (1-2) 04.07-17.10.1959. Газета Советский Тай-
мыр от 24.09.1959 // НА ИЭА РАН. Ф. 47. Оп. 5. Д. 2371. 

НА ИЭА РАН 5 – О работе Северной экспедиции // НА ИЭА РАН. 
Ф. 142. Оп. 2. Д. 30. Л. 67. 

НА ИЭА РАН 6 – Предварительный отчет Таймырского отряда Север-
ной экспедиции Института этнографии АН СССР // НА ИЭА РАН. Ф. 142. 
Оп. 2. Д. 30. Л. 100–115. 

НА ИЭА РАН 7 – Предварительный отчет Таймырского отряда Север-
ной экспедиции Института этнографии АН СССР в 1959 году // НА ИЭА 
РАН. Ф. 142. Оп. 2. Д. 39. Л. 47–49. 



ТАЙМЫРСКИЕ ЭКСПЕДИЦИИ МОСКОВСКИХ ЭТНОГРАФОВ  143 

143 
 

НА ИЭА РАН 8 – Отчет о работе Енисейского отряда Комплексной экс-
педиции Института этнографии АН СССР в 1959 году // НА ИЭА РАН. 
Ф. 142. Оп. 2. Д. 40. Л. 192–215. 

НА ИЭА РАН 9 – Программа этнографического изучения Потапов-
ского совхоза (Дудинский район Таймырского нац. округа) // НА ИЭА 
РАН. Ф. 142. Оп. 2. Д. 44. Л. 1–7. 

НА ИЭА РАН 10 – Докладная записка о результатах работы в составе 
Таймырского отряда Северной экспедиции с 28 апреля по 4 октября 1960 
г. // НА ИЭА РАН. Ф. 142. Оп. 2. Д. 47. Л. 25–29. 

НА ИЭА РАН 11 – Памятная записка: О некоторых результатах, до-
стигнутых Дудинским районом в соответствии с постановлением ЦК 
КПСС и СМ СССР № 300 // НА ИЭА РАН. Ф. 142. Оп. 2. Д. 47. Л. 30–33. 

НА ИЭА РАН 12 – Отчет об экспедиционной работе в Таймырском 
национальном округе в 1961 году // НА ИЭА РАН. Ф. 142. Оп. 2. Д. 53. 
Л. 10–35. 

НА ИЭА РАН 13 – Отчет об антропологических исследованиях в Тай-
мырском национальном округе в апреле – мае 1961 г. // НА ИЭА РАН. 
Ф. 142. Оп. 2. Д. 53. Л. 43–45. 

НА ИЭА РАН 14 – Программа этнографического обследования корен-
ного населения Таймырского национального округа // НА ИЭА РАН. 
Ф. 142. Оп. 2. Д. 56. Л. 1–3. 

НА ИЭА РАН 15 – Краткий предварительный отчет о работе Таймыр-
ского отряда Северной экспедиции ИЭ АН СССР за 1962 год // НА ИЭА 
РАН. Ф. 142. Оп. 2. Д. 59. Л. 9–12. 

НА ИЭА РАН 16 – Научный отчет начальника Северосамодийского от-
ряда Северной экспедиции Института этнографии АН СССР Ю.Б. Сим-
ченко, м.н.с., канд. ист. наук о работе по изучению этнографии и вопросам 
современного состояния экономики, быта и культуры северных сельку-
пов, антипаютинских ненцев, нганасан, энцев и долган Таймыра, осу-
ществленной в 1976 году // НА ИЭА РАН. Ф. 142. Оп. 2. Д. 117. Л. 30–52. 

НА ИЭА РАН 17 – Научный отчет о работе Североенисейского отряда 
Северной экспедиции Института этнографии АН СССР в 1977 году // НА 
ИЭА РАН. Ф. 142. Оп. 2. Д. 122. Л. 155–170. 

НА ИЭА РАН 18 – Научный отчет о работе Североенисейского отряда 
Северной экспедиции Института этнографии АН СССР в 1978 году // НА 
ИЭА РАН. Ф. 142. Оп. 2. Д. 133. Л. 52–64. 

НА ИЭА РАН 19 – Отчет о работе в Таймырском автономном округе 
экспедиционной группы Северо-Восточного отряда Северной экспедиции 
Института этнографии АН СССР в полевом сезоне 1980 года // НА ИЭА 
РАН. Ф. 142. Оп. 2. Д. 148. Л. 104–121. 

НА ИЭА РАН 20 – Отчет о работе в Таймырском автономном округе 
экспедиционной группы Северо-Восточного отряда Северной экспедиции 
Института этнографии АН СССР в полевом сезоне 1981 года // НА ИЭА 
РАН. Ф. 142. Оп. 2. Д. 158. Л. 123–140. 

НА ИЭА РАН 21 – Отчет о полевой работе Таймырской группы Север-
ной экспедиции Института этнографии АН СССР в 1984 г. // НА ИЭА РАН. 
Ф. 142. Оп. 2. Д. 167. Л. 158–182. 



144 Сибирский этнографический сборник. Вып. 11 

НА ИЭА РАН 22 – Отчет о работе Таймырского отряда Северной экспе-
диции ИЭ АН СССР в 1985 г. // НА ИЭА РАН. Ф. 142. Оп. 2. Д. 172. Л. 82–99. 

НА ИЭА РАН 23 – Отчет о работе Обско-Таймырского отряда Север-
ной экспедиции ИЭ АН СССР в 1986 г. // НА ИЭА РАН. Ф. 142. Оп. 2. Д. 177. 
Л. 19–28. 

НА ИЭА РАН 24 – Научный отчет о работе Енисейско-Обского отряда 
Северной экспедиции в 1986 г. // НА ИЭА РАН. Ф. 142. Оп. 2. Д. 177. Л. 61–74. 

НА ИЭА РАН 25 – Отчет о работе Обско-Таймырского отряда Север-
ной экспедиции ИЭ АН СССР в 1987 г. // НА ИЭА РАН. Ф. 142. Оп. 2. Д. 183. 
Л. 1–16. 

НА ИЭА РАН 26 – Отчет о работе Обско-Таймырского отряда Север-
ной экспедиции ИЭ АН СССР в 1988 г. // НА ИЭА РАН. Ф. 142. Оп. 2. Д. 186. 
Л. 109–120. 

НА ИЭА РАН 27 – НА ИЭА РАН. Ф. Б.О. Долгих. Долгих Б. Родовой и 
племенной состав народностей Севера Средней Сибири: Дисс. ... канд. ист. 
наук. М., 1946. 

НА ИЭА РАН 28 – НА ИЭА РАН. Ф. Б.О. Долгих. Социальный строй 
1961. 

 
Александров В.А. Работа Института этнографии АН СССР в 1959 году 

// Советская этнография. 1960. № 2. С. 161–166. 
Александров В.А. Работа Института этнографии АН СССР в 1961 году 

// Советская этнография. 1962. № 2. С.133–136. 
Афанасьева Г.М., Симченко Ю.Б. Традиционная пища нганасан // 

Материалы к серии «Народы и культуры». Вып. 22 / под ред. Ю.Б. Сим-
ченко, М.: Институт этнологии и антропологии РАН, 1993. С. 100–124. 

Батьянова Е.П. Памяти Марии Яковлевны Жорницкой // Этногра-
фическое обозрение. 1996. № 2. С. 182–185. 

Батьянова Е.П. Северная экспедиция Института этнографии и ее 
роль в развитии советской школы полевого этнографического северове-
дения // Поле как жизнь: к 60-летию Северной экспедиции ИЭА РАН / 
отв. ред. и сост. Е.А. Пивнева. М.; СПб.: Нестор-История, 2017. С. 13–39. 

Батьянова Е.П., Сирина А.А., Смоляк А.В. Владилен Александрович 
Туголуков // Народы Российского Севера и Сибири / отв. ред. З.П. Соко-
лова, Д.А. Функ. М.: Старый сад, 1999. С. 5–10. 

Борис Осипович Долгих // Социальная организация и культура наро-
дов Севера / отв. ред. И.С. Гурвич. М.: Наука, 1974. С. 4–20. 

Вайнштейн С.И. Борис Осипович Долгих: дни и деяния подвижниче-
ской жизни // Этнографическое обозрение. 1992. № 1. С. 119–129. 

Вайнштейн С.И. Полевая этнография // Этнография и смежные дис-
циплины. Этнографические субдисциплины. Школы и направления. Ме-
тоды. М.: Наука, 1988. С. 205–208. 

Вайнштейн С.И. Судьба Бориса Осиповича Долгих – человека, граж-
данина, ученого // Репрессированные этнографы. Вып. 1 / сост. Д.Д. Ту-
маркин. М.: Восточная литература, 2002. С. 284–307. 

Васильев В.И. Система оленеводства лесных энцев и ее происхожде-
ние // Краткие сообщения Института этнографии АН СССР. 1962. Вып. 37. 
С. 67–75. 



ТАЙМЫРСКИЕ ЭКСПЕДИЦИИ МОСКОВСКИХ ЭТНОГРАФОВ  145 

145 
 

Васильев В.И. Лесные энцы (очерк истории, хозяйства и культуры) // 
Сибирский этнографический сборник. М.: Изд-во АН СССР. 1963. Т. V. 
С. 33–70. 

Васильев В.И. Самодийское население низовьев Енисея: Очерки по эт-
нич. истории, соврем. хоз-ву и быту: Дисс. ... канд. ист. наук: 07.00.00. М., 
1968. 

Васильев В.И. Ненцы и энцы Таймырского национального округа 
(очерк хозяйства, быта и этнических процессов, протекающих на Енисей-
ском Севере) // Преобразования в хозяйстве и культуре и этнические про-
цессы у народов Севера / отв. ред. И.С. Гурвич, Б.О. Долгих. М.: Наука, 
1970. С. 106–163. 

Васильев В.И. К проблеме этногенеза северосамодийских народов // 
Социальная организация и культура народов Севера / отв. ред. 
И.С. Гурвич. М.: Наука, 1974. 

Васильев В.И. Исторические предания ненцев как источник при ис-
следовании этногенеза и этнической истории северо-самодийских наро-
дов // Этническая история и фольклор / отв. ред. Р.С. Липец. М.: Наука, 
1977а. С. 113–126. 

Васильев В.И. Проблемы этногенеза и этнической истории народов 
Севера (на самодийских материалах) // Советская этнография. 1977б. 
№ 4. С. 3–17. 

Васильев В.И. Этнические процессы на нижнем Енисее (К вопросу об 
этнической самобытности современных энцев) (1977) // Полевые иссле-
дования Института этнографии / отв. ред. С.И. Вайнштейн. М.: Наука, 
1979a. С. 55–62. 

Васильев В.И. Проблемы формирования северосамодийских народ-
ностей. М.: Наука, 1979б. 

Васильев В.И. Ненцы и энцы // Этническая история народов Севера / 
отв. ред. И.С. Гурвич. М.: Наука, 1982. С. 48–81. 

Васильев В.И. Особенности развития этнических и языковых процес-
сов в этноконтактных зонах Европейского Севера и Северной Сибири (по 
материалам этнографического обследования северосамодийских наро-
дов: ненцев, энцев и нганасан) // Этнокультурные процессы у народов Си-
бири и Севера / отв. ред. И.С. Гурвич. М.: Наука, 1985. С. 65–93. 

Васильев В.И. Современное хозяйство и быт коренного населения ни-
зовьев Енисея. По материалам полевых исследований в Таймырском 
национальном округе // Этнологическая экспертиза: Народы Севера Рос-
сии. 1963–1980 годы / под ред. З.П. Соколовой, Е.А. Пивневой. М.: ИЭА 
РАН, 2006. С. 119–133. 

Васильев В.И., Симченко Ю.Б. Борис Осипович Долгих (К шестидеся-
тилетию со дня рождения) // Советская этнография. 1964. № 6. С. 151–153. 

Васильев В.И., Симченко Ю.Б. Переустройство хозяйства, быта и куль-
туры коренного населения Таймырского национального округа // Осу-
ществление ленинской национальной политики у народов Крайнего Се-
вера / отв. ред. И.С. Гурвич. М.: Наука, 1971. С. 245–275. 



146 Сибирский этнографический сборник. Вып. 11 

Васильев В.И., Симченко Ю.Б. Поездка в Таймырский национальный 
округ // Этнологическая экспертиза: Народы Севера России. 1963–1980 
годы / под ред. З.П. Соколовой, Е.А. Пивневой. М.: ИЭА РАН, 2006. С. 7–14. 

Васильев В.И., Симченко Ю.Б. Современное самодийское население 
Таймыра // Советская этнография. 1963. № 3. С. 9–20. 

Васильев В.И., Туголуков В.А. Этнографические исследования на Тай-
мыре в 1959 году // Советская этнография. 1960. № 5. С. 128–141. 

Владимир Иванович Васильев (20.04.1936–21.10.1993) // Этнографи-
ческое обозрение. 1994. № 4. С. 156–159. 

Власова И.В. Полевые исследования Института этнографии в 1980–
1981 гг. в СССР // Полевые исследования Института этнографии. 1980–
1981. М.: Наука, 1984. С. 249–253. 

Воробьев Н.И. Программа для сбора материалов по изучению совре-
менного быта колхозной деревни и истории его формирования у народно-
стей Среднего Поволжья // Советская этнография. 1951. № 4. С. 180–198. 

Головнёв А.В., Данилова Е.Н. Советская версия этноэкспертизы: до-
кладные записки этнографов-североведов 1950–1990-х гг. // Вестник ар-
хеологии, антропологии и этнографии. 2021. № 1 (52). С. 132–143. 

Громов Г. Методика этнографических экспедиций. М.: Изд-во Мос-
ковского ун-та, 1966. 

Громыко М.М. Памяти Юрия Борисовича Стракача // Традиции и со-
временность. 2015. № 16. С. 156–160. 

Гурвич И.С. 10 лет деятельности сектора Севера Института этногра-
фии АН СССР // Промысловая фауна Крайнего Севера и ее использова-
ние. М.: Наука, 1967. С. 258–261. (Проблемы Севера. Вып. 11). 

Гурвич И.С. Принципы ленинской национальной политики и приме-
нение их на Крайнем Севере // Осуществление ленинской национальной 
политики у народов Крайнего Севера / отв. ред. И.С. Гурвич. М.: Наука, 
1971. С. 9–49. 

Гурвич И.С. Северная экспедиция Института этнографии АН СССР 
(исследование вопросов материальной и духовной культуры) // Про-
блемы изучения историко-культурной среды Арктики. М.: НИИК, 1990. 
С. 198–204. (Памятниковедение. НИИ культуры). 

Данилейко В.А. К вопросу истории изучения п-ова Таймыр в 1920-30-
х гг. ХХ в. // Труды Братского Государственного Университета. Серия: Гу-
манитарные и социальные проблемы развития регионов Сибири. 2013. Т. 1. 
C. 185–194. 

Долгих Б. Родовой и племенной состав народностей Севера Средней 
Сибири: Дисс. ... канд. ист. наук. М., 1946. 

Зибарев В.А. Комитет содействия народностям Севера // Вопросы ис-
тории. 1976. № 8. С. 213. 

Зоя Петровна Соколова: о времени и о себе / З.П. Соколова; интервью 
записала и подготовила к печати В.И. Харитонова // Этнография народов 
Западной Сибири: к юбилею доктора исторических наук, профессора Зои 
Петровны Соколовой / отв. ред. Д.А. Функ, А.П. Зенько. М.: ИЭА РАН, 
2000. С. 12–35. 

Иванова Ю.В. О полевых исследованиях Института этнографии АН 
СССР в 1976 г. // Полевые исследования Института этнографии. 1976. М.: 
Наука, 1978. С. 240–242. 



ТАЙМЫРСКИЕ ЭКСПЕДИЦИИ МОСКОВСКИХ ЭТНОГРАФОВ  147 

147 
 

Иванова Ю.В. Полевые исследования института этнографии в 1978 г. 
// Полевые исследования Института этнографии. 1978. М.: Наука, 1980. 
С. 255–260. 

Интервью с З.П. Соколовой на тему «Основные методические про-
блемы и опыт полевого исследования» / З.П. Соколова; записала 
Е.В. Миськова // Этнография народов Западной Сибири: к юбилею док-
тора исторических наук, профессора Зои Петровны Соколовой / отв. ред. 
Д.А. Функ, А.П. Зенько. М.: ИЭА РАН, 2000. С. 36–48. 

Историко-этнографический атлас Сибири / под ред. М.Г. Левина и 
Л.П. Потапова. М.; Л.: Изд-во АН СССР, 1961. 

Калеменева Е.А. Смена моделей освоения Советского Севера в 1950-е 
гг.: случай Комиссии по проблемам Севера // Сибирские исторические ис-
следования. 2018. № 2. С. 181–200. 

Карлов В.В. Юрий Борисович Симченко: в поле и вне поля // Поле как 
жизнь: к 60-летию Северной экспедиции ИЭА РАН / отв. ред. и сост. 
Е.А. Пивнева. М.; СПб.: Нестор-История, 2017. С. 61–68. 

Кобычев В.П., Тульцева Л.А. Экспедиции 1972 года Института этно-
графии // Новое в этнографических и антропологических исследованиях: 
итоги полевых работ Института этнографии в 1972 г. / под ред. Л.А. Туль-
цевой и др. М.: б.и., 1974. Ч. I. С. 3–15. 

Коренные малочисленные народы Севера и Сибири: Руководство для 
исследователей / ред. Д.А. Функ, Л. Силланпяя. Вааса: Университет Ака-
демии Або, 1999. 

Коренные малочисленные народы Таймыра: традиции, быт, куль-
тура: Рекомендательный указатель литературы / сост. А.А. Сакиева, 
Н.О. Юрченко, А.Н. Попова. Дудинка: б.и., 2005. 

Кушнер (Кнышев) П.И. Этнические территории и этнические гра-
ницы. М.: Изд-во АН СССР, 1951. 

Левин М.Г. Этнографические и антропологические материалы как ис-
торический источник. (К методологии изучения истории бесписьменных 
народов) // Советская этнография. 1961. № 1. С. 20–28. 

Любовцев В.И., Симченко Ю.Б. Тундра не любит слабых. М.: Мысль, 
1968. 

Мифологические сказки и исторические предания нганасан / запись 
и подготовка текстов, введение и комм. Б.О. Долгих. М.: Главная редакция 
восточной литературы, 1976. 

Народы Западной Сибири: Ханты. Манси. Селькупы. Ненцы. Энцы. 
Нганасаны. Кеты / отв. ред. И.Н. Гемуев, В.И. Молодин, З.П. Соколова. 
М.: Наука, 2005. 

Народы Сибири / под ред. М.Г. Левина, Л.П. Потапова. М.; Л.: Изд-во 
АН СССР, 1956. 

Народы Советского Севера (1960–1980-е гг.) / отв. ред. И.С. Гурвич, 
З.П. Соколова. М.: Наука, 1991. 

«Не любопытства ради, а познания для...». К 75-летию Юрия Борисо-
вича Симченко / под ред. Н.А. Дубовой, Ю.Н. Квашнина. М.: Старый сад, 
2011. 



148 Сибирский этнографический сборник. Вып. 11 

Новожилов А.Г. Этнографическое изучение колхозного крестьянства 
в 1930–1950-х годах // Вестник Санкт-Петербургского университета. Ис-
тория. 2012. № 2. С. 90–101. 

Общественный строй у народов Северной Сибири: XVII – начало XX в. 
/ отв. ред. И.С. Гурвич, Б.О. Долгих. М.: Наука, 1970. 

Октябрьская И.В., Романова Е.Н. Североведение в истории россий-
ской этнографии: от описания народов к конструированию этничности // 
Северо-Восточный гуманитарный вестник. 2020. № 3 (32). С. 9–20. 

От классиков к марксизму: совещание этнографов Москвы и Ленин-
града (5–11 апреля 1929 г.) / под ред. Д.В. Арзютов, С.С. Алымов, Д.Дж. Ан-
дерсон. СПб.: МАЭ РАН, 2014. 

Пивнева Е.А. Этнографы и малочисленные народы Севера и Сибири в 
контексте советской этнонациональной политики // Советская этногра-
фия в истории государственного строительства и национальной политики 
/ отв. ред. М.Ю. Мартынова. М.: ИЭА РАН, 2022. С. 90–157. 

Саввинов А.И. «Пять лет в Туруханском крае». Долганы и якуты в ис-
следованиях П.Е. Островских // Северо-Восточный гуманитарный вест-
ник. 2017. № 3 (20). С. 43–52. 

Савоскул С.С., Соколова 3.П. Юрий Борисович Симченко // Этногра-
фическое обозрение. 1995. № 5. С. 163–168. 

Симанкова Л.А. Ученые-этнографы, работавшие на Таймыре в XX 
веке // Музейный вестник. Дудинка: Издат. дом «КП плюс», 2003. Вып. 3. 
С. 4–40. 

Симченко Ю.Б. Нганасаны. Система жизнеобеспечения. М.: КМЦ 
ИЭА РАН, 1992. 

Симченко Ю.Б. Традиционные верования нганасан. Ч. 2. М.: КМЦ 
ИЭА РАН, 1996. 

Слезкин Ю. Арктические зеркала: Россия и малые народы Севера. М.: 
Новое литературное обозрение, 2008. 

Средняя Сибирь / общ. ред. И.П. Герасимов. М.: Наука, 1964. (Природ-
ные условия и естественные ресурсы СССР). 

Сулейманов А.А. Экспедиции Академии наук СССР на Азиатский Се-
вер в 30-е гг. XХ в. // Мир Науки, Культуры, Образования. 2012. № 2 (33). 
С. 427–431. 

Сулейманов А.А. Материалы деятельности Комиссии по проблемам 
Севера как источник по социально-экономическому положению абори-
генных этносов Советской Арктики в 50-е гг. ХХ в. // Вестник угроведе-
ния. 2017. № 3 (30). С. 160–167. 

Тер-Саркисянц А.Е., Тульцева Л.А. Экспедиции Института этногра-
фии в 1977 г. // Полевые исследования Института этнографии. 1977. М.: 
Наука, 1979. С. 254–260. 

Толстов С.П. Советская школа в этнографии // Советская этногра-
фия. 1947. № 4. С. 8–28. 

Тюркские народы Восточной Сибири / отв. ред. Д.А. Функ, Н.А. Алек-
сеев. М.: Наука, 2008. 

Хорина В.В. Красноярский подотдел Восточно-Сибирского отдела 
русского географического общества (КОРГО) как центр научного изуче-
ния Енисейской губернии // Вестник Томского государственного педаго-
гического университета. 2016. № 9 (174). С. 21–28. 



ТАЙМЫРСКИЕ ЭКСПЕДИЦИИ МОСКОВСКИХ ЭТНОГРАФОВ  149 

149 
 

Шапалин Б.Ф. 10 лет работы Комиссии по проблемам Севера (1954–
1964 гг.) // Промысловая фауна Крайнего Севера и ее использование. М.: 
Наука, 1967. С. 250–257. (Проблемы Севера. Вып. 11). 

Этногенез народов Севера / отв. ред. И.С. Гурвич. М.: Наука, 1980. 
Этнологическая экспертиза: Народы Севера России. 1956–1958 годы / 

под ред. 3.П. Соколовой, Е.А. Пивневой. М.: ИЭА РАН, 2004. 
Funk D. Siberia, Anthropology in // The International Encyclopedia of 

Anthropology / ed. by H. Callan. Hoboken, NJ: Wiley Blackwell, 2018. P. 1–15. 
Gray P., Vakhtin N., Schweitzer P. Who Owns Siberian Ethnography? A 

Critical Assessment of a Re-Internationalized Field // Sibirica. 2003. Vol. 3, 
Iss. 2. P. 194–216. 

Schweitzer P.P. Siberia and Anthropology: National Traditions and 
Transnational Moments in the History of Research: Habilitationschrift. Wien, 
2001. 

Sirina A. A History of Siberian Ethnography // The Siberian World / ed. by 
J.P. Ziker, J. Ferguson, V. Davydov. L.; New York: Routledge, 2023. P. 587–606. 

Vitebsky P., Alekseyev A. Siberia // Annual Review of Anthropology. 2015. 
Vol. 44. No 1. P. 439–455. 

 



 

 

 

Плужников Николай Владимирович 

 
ДОЛГАНЫ ТАЙМЫРА 

И ЯКУТЫ-ОЛЕНЕВОДЫ  ЯКУТИИ 
ИСТОРИЯ ОДНОГО 

ЭТНОГРАФИЧЕСКОГО НЕДОРАЗУМЕНИЯ 
 

Предыстория 
Поводом для написания этой статьи стала моя экспедиция в Ана-

барский улус Якутии в 2002 г. Моей основной научной темой тогда 
были региональные варианты арктического оленеводства. Перед тем, 
как туда отправиться, я проштудировал монографию И.С. Гурвича 
«Культура северных якутов-оленеводов» (М., 1977) и уже знал, что в 
Анабарском улусе проживают как долганы (о чем мне говорили 
раньше), так и якуты-оленеводы. Населенные пункты улуса – это три 
поселковые точки: Саскылах (улусный центр), на севере от него – 
Юрюнг-Хая, а на юге – Эбелях. Оленеводческое хозяйство (бывший 
совхоз, а теперь МУП) базируется в Юрюнг-Хае. В поселке жили 
долганы, эвенки и якуты. Возникла естественная мысль – проследить 
этнический состав по оленеводческим бригадам. Я начал с якутов. Мой 
вопрос в оленеводческом хозяйстве: «А много ли у вас якутов занима-
ется оленеводством?» – встретил глубокое недоумение. «Как якуты 
могут заниматься оленеводством? Они же не местные, пришли с юга, 
там нет оленей. У нас оленеводством занимаются только долганы». – 
«А эвенки?» – «Эвенки – неважные оленеводы, они больше охот-
ники». – «А к востоку от вас, в Булунском улусе, есть оленеводы?» – 
спросил я, имея в виду якутов-оленеводов. – «Там уже оленеводов 
нет». После такого исчерпывающего объяснения я про якутов-олене-
водов больше не спрашивал. Скорее всего, никакой связи с булунскими 
жителями у анабарских не было, тем более что к востоку находилась 
территория крупной популяции диких оленей – туда оленеводы стара-
лись не заходить. Ну, нет – значит, нет. Здесь в тот момент меня 
больше интересовали домашние олени и анабарские долганы, у кото-
рых должны были сохраниться родственные связи с таймырскими 
долганами поселков Новорыбное и Новый Попигай. Туда я намере-
вался перебраться после Юрюнг-Хаи по зимнику, чтобы сравнить 

: 
 



ДОЛГАНЫ ТАЙМЫРА И ЯКУТЫ-ОЛЕНЕВОДЫ  ЯКУТИИ  151 

 

современную административную политику Якутии и Таймыра в отно-
шении оленеводства. Родственные связи обнаружились, но мой пере-
езд по разным причинам не состоялся. Разговоры про якутов-оленево-
дов через некоторое время забылись. Пока вдруг коллеги не предло-
жили поучаствовать в этом сборнике. 

Два разных народа 
Автор книги «Культура северных якутов-оленеводов» И.С. Гурвич 

был одним из столпов современного сибиреведения. К тому же он пять 
лет проработал по распределению в Оленёкской школе (райцентр од-
ноименного улуса, соседнего с Анабарским – к югу от него) и в 1949 г. 
защитил кандидатскую диссертацию по населению этих мест – «Оле-
нёкские и анабарские якуты». Его труды сомнению не подвергались. 
Но в Юрюнг-Хае многие якуты – учителя, директор школы, глава по-
селковой администрации – были действительно приезжими. Про ана-
барских долган мне в свое время рассказали мои таймырские коллеги. 
Географически это было понятно. Административно же здесь к западу 
от р. Анабар и дальше за бухтой Нордвик проходит граница между Рес-
публикой Саха (Якутия) и Таймырским долгано-ненецким муници-
пальным районом (или раньше – НО, потом АО), субъектом Краснояр-
ского края. Когда же я озаботился вопросом, кто такие якуты-олене-
воды и чем они отличаются от долган, то в трудах классиков отече-
ственного североведения – Б.О. Долгих и И.С. Гурвича – нашел массу 
необычных высказываний по этому поводу. Б.О. Долгих пишет, что 
«долганы составляют наиболее многочисленную группу коренного 
населения Таймырского НО. Несколько десятков человек, может быть, 
считают себя долганами также в Анабарском р-не ЯАССР» (Долгих 
1963: 92). По поводу «может быть» в этой же работе встречается объ-
яснение: «295 чел. из учтенных в переписи 1926–27 гг. затундринских 
якутов и 49 чел. из учтенных тогда же долган Долгано-Есейской 
управы оказались за пределами Таймырского НО в Анабарском р-не 
ЯАССР. Они там сейчас считаются якутами. Может быть, некоторых из 
этих обитателей Анабарского р-на следует тоже считать долганами, но 
точных данных об этом у нас нет» (Там же: 94). Такое осторожное вы-
сказывание говорит о том, что Б.О. Долгих не работал в Якутии, для 
него это чужой регион, и о том, что там происходило спустя 25 лет по-
сле упомянутой переписи, он не берется судить. Действительно, за та-
кое время любой человек, оказавшись в иной среде, может быть пол-
ностью ассимилирован этой новой средой. С другой стороны, ассими-
ляции может и не случиться. Естественно возникает вопрос о новой 
среде. О тех местах, где оказался автор этой работы, Б.О. Долгих пи-
шет: «На востоке, в районе низовьев Анабара и Оленёка, долганы, в 
основном потомки затундринских якутов, живут в тесном контакте с 
якутами-оленеводами Якутии. Низовья р. Анабара в пределах ЯАССР 
заселяют те же потомки затундринских якутов, которые живут запад-
нее в границах Красноярского края. Здесь провести четкую языковую 



152 Сибирский этнографический сборник. Вып. 11 

и этнографическую границу между долганами и якутами довольно 
трудно» (Там же: 130). Получается, что это два разных народа, но в ни-
зовьях р. Анабар они образуют смешанную зону. 

И.С. Гурвич, в свою очередь, никогда не работал на Таймыре. В 
своих работах по северо-западу Якутии он старается не упоминать 
долган, которые «на Таймыре составляют наиболее многочисленную 
группу коренного населения – тюркоязычная народность» (Гурвич 
1982: 180). Явных противоречий тут нет, но зачем писать «тюркоязыч-
ная народность», если известно, что долганы говорят на диалекте якут-
ского языка? Я не видел больше публикаций, где долганский язык был 
бы представлен подобным образом. 

Вопросы этногенеза 
Первое, что приходит в голову по поводу двух разных соседних 

народов, – это сравнить составные компоненты их этногенетического 
прошлого. Здесь в виде отправной точки можно взять упомянутую ра-
боту Б.О. Долгих «Происхождение долган». В ней в качестве общего 
вывода присутствует емкая формулировка: «Этнический состав долган 
по их происхождению можно представить следующим образом: тунгу-
сов – 50–52 %, якутов – 30–33 %, русских – около 15 % и самодийцев – 
3–4 %. Эти соотношения не основаны на точных цифрах, но представ-
ляются нам наиболее вероятным.» (Долгих 1963: 128). У И.С. Гурвича, 
где он пишет о происхождении якутов-оленеводов, мы находим: 
«Скудные источники во второй пол. XVIII в. и первой пол. XIX в. поз-
воляют полагать, что в бассейнах Оленёка и Анабары продолжался 
процесс слияния русских оседлых промышленников с якутами, так же, 
как и якутов с тунгусами» (Гурвич 1950: 160). Долганы – народ, сфор-
мировавшийся в зоне лесотундры и тундры. Русские оседлые промыш-
ленники ко второй пол. XVIII в. по причине выбитого в таежной зоне 
соболя уже переместились в зону тундры и лесотундры, где было 
удобно добывать песца. Тогда их места обитания по отношению к Оле-
нёку и Анабаре касаются низовий этих рек и побережья. Соответ-
ственно, географически это те же условия, в которых сформировались 
долганы, только восточнее Таймыра. 

Первый и основной исследователь долганской культуры – А.А. По-
пов – работал на Таймыре в конце 1920-х – начале 1930-х гг. В своих 
полевых возможностях он был явно ограничен административными 
границами Таймыра и к анабарским долганам не заезжал. Соответ-
ственно, долганы получили свое первоначальное этнографическое 
описание как «таймырская народность». И.С. Гурвич по части проис-
хождения культуры якутов-оленеводов не пишет о самодийцах (по ра-
боте Б.О. Долгих о долганах – это малый и случайный процент уча-
стия, хотя самодийский тип зимней одежды – сокуй отмечают и 
Б.О. Долгих (у долган) и И.С. Гурвич (у якутов-оленеводов)) (Долгих 
1963: 133; Гурвич 1977: 85). Для Якутии, в ее северо-западных грани-
цах, самодийцы (нганасаны) в то время жили уже на центральном Тай-
мыре. (К приходу русских в сер. XVII в. восточный край их расселения 



ДОЛГАНЫ ТАЙМЫРА И ЯКУТЫ-ОЛЕНЕВОДЫ  ЯКУТИИ  153 

 

находился в низовьях Анабара.) Таким образом, оставшиеся три ос-
новных компонента (эвенки, якуты и русские) получаются общими. 
Может быть, тогда дело во времени формирования долган и якутов-
оленеводов – если оно различно, тогда эти этнические общности 
могли бы иметь разный культурный облик. 

Первые упоминания о долганах как особом народе Б.О. Долгих 
находит в трудах А.Ф. Миддендорфа (эксп. 1843 г.) и А.М. Кастрена 
(эксп. 1846 г.) (Долгих 1963: 92). При этом он пишет, что в XVII в., ко-
гда русские пришли в Среднюю и Восточную Сибирь, народности 
долган не существовало (Там же). Первое упоминание о якутах-олене-
водах И.С. Гурвич находит в записках Второй Камчатской экспедиции, 
сделанных Харитоном Лаптевым в 1739–1740 гг. (Гурвич 1977: 18). 
Там, правда, говорится лишь о том, что якуты кочуют на оленях вместе 
с тунгусами, вопрос о якутах-оленеводах как об отдельной этнической 
культуре И.С. Гурвич решает в своей монографии самостоятельно. С 
другой стороны, способность якутов ездить на оленях уже в конце 
XVII в. И.С. Гурвич обнаруживает косвенным образом: в материалах 
ясачных книг, которые сообщают о значительных миграциях с Лены 
на Оленёк и с Оленёка на Хатангу. Подобного масштаба миграции воз-
можны лишь при наличии оленного транспорта, либо на собаках 
вдоль побережья (Там же). Последнее весьма затруднительно (но 
вполне возможно), т.к. ездовое собаководство, за редким исключе-
нием, характерно для оседлого образа жизни. Но Б.О. Долгих приво-
дит замечание Миддендорфа о том, что на Хете он застал одного 
долгана, жившего совершенно оседло среди якутов (Долгих 1963: 96). 
Тогда получается, что далеко не все якуты, оказавшиеся на Таймыре, 
были оленеводами (и, соответственно, попали туда на оленях). Другой 
любопытный пример Б.О. Долгих приводит в отношении долганской 
семьи Поротовых, из затундринских якутов, которые в отличие от всех 
остальных долган имеют в упряжке передового оленя с левой стороны, 
как это делают нганасаны. Б.О. Долгих считает это косвенным призна-
ком того, что Поротовы появились в этих местах на собаках и одними 
из первых. Так что оленей они покупали у нганасан (Там же: 118). 

Вопрос об участии русских старожилов как отдельной этнической 
культуры в формировании якутов-оленеводов И.С. Гурвич решает бла-
годаря датировке крещения местного населения. Оно завершилось на 
северо-западе Якутии в первой четверти XIX в. и устранило препят-
ствия для заключения браков между православными русскими и уже 
к тому времени в достаточной мере смешанными тунгусо-якутами 
(Гурвич 1977: 19–21). Это замечание справедливо и для долган, вре-
менной порог тут может оказаться чуть иным, но не намного. Любо-
пытно, что одним из признаков складывающейся долганской этниче-
ской общности также оказывается конфессиональный (учитывая, что 
русские были изначально православными, а якуты, как правило, тоже 
были крещеными). Для заключения браков тунгусам с русскими и яку-
тами тоже было необходимо крещение: с 1868 г. записи браков в 



154 Сибирский этнографический сборник. Вып. 11 

метрических книгах отражают уже все этнические составляющие 
долганского народа (Долгих 1963: 125–126). 

В итоге и на Таймыре, и на северо-западе Якутии русское старо-
жильческое население было полностью ассимилировано вышедшими 
в тундру эвенками и якутами. Как отдельная традиционная культура 
оно перестало существовать к началу XX в., но оставило свой вклад в 
лексике долганского диалекта, касающейся главным образом промыс-
лового хозяйства и столярного инструмента (Попов 1937). 

Возможно, этногенез долган и якутов-оленеводов привел к различ-
ным культурным последствиям, поскольку все три составляющие (рус-
ские, эвенки и якуты) относятся к большим этническим общностям с 
разнообразными культурными вариантами, так что последствия та-
кого смешения могут привести к совершенно непохожим результатам. 
Но русская традиционная культура на этих соседних территориях, схо-
жих по климату и ландшафту (Таймыр и Якутия), вряд ли могла за два 
столетия создать два отличных друг от друга варианта, тем более что 
образ жизни и система обеспечения была у них одна и та же. Якуты как 
составляющая и тех, и других были в большинстве своем выходцами 
из Вилюйского р-на (Долгих 1963: 122; Гурвич 1977: 21–22). Остаются 
тунгусы. У них действительно обнаруживается некоторая разница в со-
ставе долган и якутов-оленеводов: в состав долган вошли еще и запад-
ные группы эвенков Туруханского Края (Долгих 1963: 127). Но в новой 
(тундровой) зоне обитания прагматическая часть их многих культур-
ных навыков оказалась неактуальной, поскольку в таежной зоне осо-
бенности охотничьего промысла и выпаса домашних оленей были 
иными, чем в тундре. 

Впрочем, выводы в отношении всех этих данных уже были сделаны 
40 с лишним лет назад, хотя и предельно кратко: «Происходивший в 
XIX в. процесс слияния различных этнических элементов на с-в Туру-
ханского округа во многом был близок к этническим изменениям на с-
з Якутии» (Гурвич 1982: 194). 

Этнография как источник 
Если исследования по этногенезу не помогли обнаружить суще-

ственной разницы между долганами и якутами-оленеводами, то этот 
вопрос могли бы прояснить конкретные описания материальной куль-
туры обеих групп. 

Б.О. Долгих считал, что якуты-оленеводы представлены двумя эт-
нографическими группами: (1) южная – якуты оз. Ессей и верховьев 
Оленёка, (2) северная – якуты низовьев Анабара и Оленёка, существу-
ющая в тесном контакте с долганами. Эти две группы разделяют боль-
шие безлюдные пространства (Долгих 1963: 130). О таком разделении 
И.С. Гурвич ничего не пишет. Для нас важно, что по географическим 
условиям и способу существования эти группы принципиально раз-
личны. Северная группа вместе с долганами представляет оленеводов 
арктической тундры, южная – таежных охотников-оленеводов, близ-
ких эвенкам. 



ДОЛГАНЫ ТАЙМЫРА И ЯКУТЫ-ОЛЕНЕВОДЫ  ЯКУТИИ  155 

 

Одежда. Бытовая одежда и тех и других восходит к тунгусской, но 
без нагрудника. Касательно якутов-оленеводов И.С. Гурвич пишет, что 
в бассейне р. Оленёк в наземных захоронениях (арангасах), относя-
щихся к концу XVIII в., были обнаружены нагрудники (Гурвич 1977: 
81). Но арангасы характерны для лесной и лесотундровой зоны, а там 
общий синтетический культурный комплекс, присущий как долганам, 
так и якутам-оленеводам, не мог сложиться: это был вариант эвенкий-
ской культуры таежных охотников-оленеводов. И.С. Гурвич также пи-
шет, что он встречал мужчин старшего поколения, которые помнили, 
что в юности они носили нагрудники (Там же). Основным местом ра-
боты исследователя был пос. Оленёк и одноименный улус, т.е. таежная 
и лесотундровая зона северо-западной части Якутии, где распашная 
одежда с нагрудником удобна для переездов (верхом на олене) и охот-
ничьего промысла, который был основным занятием у мужчин. 

В зимней одежде бытовала глухая шуба неэвенкийского покроя 
(сокуй), заимствованная, по всей вероятности, у самодийцев как долга-
нами (Долгих 1963: 133), так и якутами-оленеводами тундры (Гурвич 
1977: 85). 

Гурвич отмечает, что при общей схожести бытовой одежды долган 
и якутов-оленеводов у последних в бытовой одежде гораздо меньше 
бисерных украшений (Гурвич 1982: 195). При этом праздничная 
одежда якутов-оленеводов была ориентирована на якутские и русские 
образцы (Там же: 191). Однако количество бисера на праздничной 
одежде, а также ее ориентация на соседние этнические культуры ско-
рее имеют отношение к моде и стилю (очень неустойчивых во вре-
мени), нежели к собственно этнографическому критерию. 

Жилище. По материалам А.А. Попова, культура таймырских 
долган оказалась весьма разнообразной в отношении конструктивных 
форм жилища. Помимо стандартного чума (в его эвенкийской разно-
видности), исследователем отмечено три вида стационарных жилищ: 
голомо и два (якутских) типа – балтысак и балаган (Попов 1952: 171). 
Из этих двух второе отличается от первого лишь размерами и нали-
чием потолка, в котором имеется прямоугольное отверстие для выхода 
дыма. 

У И.С. Гурвича – в контексте якутов-оленеводов балтысак назы-
вается дулга-балаган. Собственно балагана в его описаниях нет. Од-
нако, по его данным, на зимниках якуты-оленеводы нередко устраи-
вали квадратный либо шести- или восьмиугольный сруб с дверным 
проемом в три-четыре венца, над которым ставили чум (Гурвич 1977: 
97). В материалах А.А. Попова о долганах отсутствуют срубные вари-
анты зимнего чума. Отсутствие балагана в описаниях И.С. Гурвича 
можно объяснить его большими размерами, которые могут выглядеть 
избыточными для кочевников таежной зоны. 

К зимним кочевым (но неразборным) формам, специфически 
долганским, относятся две, отличающиеся только размерами: нартен-
ный чум и болок, последний использовался в зимних объездах 



156 Сибирский этнографический сборник. Вып. 11 

песцовых ловушек. О болках у якутов-оленеводов И.С. Гурвич ничего 
не пишет, но тут стоит учесть, что они удобны лишь для зоны тундры 
и лесотундры (как, впрочем, и нартенные чумы). В Оленёкском улусе, 
где в основном работал исследователь, представлена зона тайги, и если 
там на севере встречается лесотундра, то для оленеводческого хозяй-
ства, которое в советское время без исключительных причин не выхо-
дило на территорию соседнего улуса, зона лесотундры продолжает та-
ежную зону. Поэтому нартенный чум и болок там не встречаются. Ко-
гда я попал в стадо анабарского МУПа, то по сравнению с болками, 
увиденными на Центральном Таймыре (пос. Усть-Авам, зона ле-
сотундры), меня поразили огромные размеры нартенных чумов: 
3 х 4 м. При перекочевках в эти сооружения запрягали от восьми до 
одиннадцати оленей. Но передвигаться они могли лишь на ровном от-
крытом пространстве. Южный предел кочевания анабарских оленево-
дов – широта пос. Саскылах, где появляется кустарниковая раститель-
ность. Саскылах расположен в основании территориального «языка», 
который врезается в Оленёкский улус. Стало быть, удобная область для 
кочевания с нартенным чумом ограничена крайним севером Оле-
нёкского улуса. Вероятно, оленеводческое хозяйство Анабарского и 
Оленёкского улусов было принципиально различно в силу климатиче-
ских и географических условий. В свое время (когда нартенный чум был 
распространен лишь у долган) ближайшие соседи долган нганасаны 
смеялись над ними из-за их пристрастия к комфорту в ущерб площади 
жилого пространства. Это «пристрастие к комфорту», по всей видимо-
сти, было заимствовано долганами из русской системы ценностей. 

В советское время на Таймыре, вероятно, при появлении совхозов 
со смешанными национальными поселками и, соответственно, олене-
водческими хозяйствами, болки распространились также у нганасан и 
энцев, но они там не стали культурным маркером, как у долган. В не-
давнем прошлом (уже постсоветском) их стали использовать гыдан-
ские ненцы. 

На происхождение «нартенного чума» и болка стоит обратить вни-
мание, поскольку это было русское изобретение (Попов 1952: 166) для 
перевозки чиновников по Хатангскому тракту, но его производством в 
Булуне занимались якутские купцы (Зензинов 2001: 180). В досовет-
ской России из Булуна шли торговые пути на Таймыр. 

В качестве определенного заключения по поводу этнографических 
черт двух разных народов – долган и якутов-оленеводов – стоит при-
вести фразу И.С. Гурвича: «В целом, как в материальной, так и в духов-
ной культуре долган обнаруживается больше специфических деталей 
(здесь и далее выделено автором. – Н.П.), чем в культуре северных яку-
тов» (Гурвич 1982: 196). Оснований для разделения долган и якутов-
оленеводов по этнографическому принципу, отраженному в матери-
альной культуре, вроде бы недостаточно. Значит, надо искать иные 
причины. 

 



ДОЛГАНЫ ТАЙМЫРА И ЯКУТЫ-ОЛЕНЕВОДЫ  ЯКУТИИ  157 

 

Торговый фактор в этногенезе 
О расселении долган Б.О. Долгих пишет, что их зимнее местооби-

тание было привязано к Хатангскому тракту, «большой русской до-
роге» от Дудинки до Хатанги, которую местное население поддержи-
вало благодаря станкам, начинавшимися на западе с оз. Пясино (Дол-
гих 1963: 95). От Хатанги тракт шел до Булуна, а оттуда по Лене – до 
Якутска. Тут важно учесть, что по этой государственной дороге шла 
еще и торговля (что вполне естественно). Торговля велась из Якутска 
через Булун, и ей занимались якуты (Зензинов 2001: 188). Наибольшая 
доля в происхождении долган отводится тунгусам, однако язык, кото-
рый оказался наиболее удобным в новых условиях, стал якутский. Это 
был язык торговли, хотя и со своими диалектными особенностями, в 
первую очередь, пластами эвенкийской и русской лексики. 
И.С. Гурвич пишет, что после введения денежного сбора (1770-е гг.) в 
бассейны Оленёка и Анабары и далее на Хатангу и на оз. Ессей, не 
встречая препятствий со стороны русской администрации, устреми-
лись торговцы-якуты, скупщики пушнины (Гурвич 1950: 160). Отно-
шение долганского языка к якутскому с его «тунгусскими» диалек-
тами можно представить из материалов таймырской экспедиции 1959 
г.: там, в ныне несуществующем пос. Камень, один из долганских ин-
формантов сообщает, что в разговоре с якутом центральной Якутии он 
понимает не более половины, с вилюйскими якутами – 75 %, а с ессей-
скими – 90 % (Васильев, Туголуков 1960: 132). Другой косвенный ис-
точник мы находим в лице советского этнографа А.А. Попова, по-
дробно описавшего традиционную культуру двух народов Таймыра – 
долган и нганасан. Он родился и вырос в Вилюйском округе в семье 
священника. Соответственно, с раннего детства он владел как русским, 
так и местным якутским диалектом. Его подробные и сложные описа-
ния как долганских, так и нганасанских этнографических реалий поз-
воляют считать, что с долганами и нганасанами он разговаривал на 
своем родном вилюйском диалекте якутского языка и что якутский 
язык в 1930-е гг. на Таймыре был международным языком благодаря 
торговле, которую вели якуты. Мои старшие коллеги-этнографы вспо-
минают, что Попов подчеркивал, как важно этнографу знать язык 
народности, которой он занимается (устное сообщение). Стало быть, 
он не пользовался услугами переводчика, а язык нганасан он знать не 
мог – и с долганами, и с нганасанами А.А. Попов говорил по-якутски. 
Его нганасанские материалы отличаются той свободной, вполне лите-
ратурной развернутостью, которую мы уже не встретим в работах 
Б.О. Долгих, Ю.Б. Симченко и Г.Н. Грачевой, когда в качестве между-
народного средства общения якутский язык уступил место русскому, 
но старшее поколение его еще не усвоило, общаясь по-русски на «го-
ворке» – пиджине из сотни слов, возникшем еще при казаках, первых 
сборщиках местной дани. 

Любопытно, что происхождение и долган, и якутов-оленеводов – 
как Б.О. Долгих, так и И.С. Гурвич выводят от тунгусов, обитавших на 



158 Сибирский этнографический сборник. Вып. 11 

Нижней Лене (Долгих 1963: 107–108; Гурвич 1977: 9–10), но дальше 
(при том, что некоторая часть осталась на исходном месте) эта зона не 
рассматривается. Вероятно, это объясняется переключением местного 
населения на промышленное рыболовство, и этот процесс привел к 
угасанию оленеводства (которое нельзя назвать якутским), но бли-
зость к торговому якутскому центру (Булун) все же позволяет часть жи-
телей Нижней Лены обозначить как бывших тунгусов, ставших яку-
тами. Это произошло не только в культурном отношении, изменившем 
приоритеты, но и по составу населения. Тем не менее, то специфиче-
ское якутское оленеводство, которое описывает В.И. Иохельсон, воз-
никло в связи с именно торговыми разъездами якутов (Иохельсон 
2005: 528–530). 

Торговый путь на Таймыр по зимнику закончился с приходом со-
ветской власти, которая монополизировала торговлю, и эта торговля 
велась уже по Севморпути. Поэтому между населением низовьев р. 
Анабара с Оленёком и Леной возник ощутимый территориальный про-
бел при том, что административным центром низовьев Лены в 1930-е 
гг. стал пос. Тикси, возникший как один из портов Севморпути (а не 
Булун, хотя название улуса – Булунский – осталось). Да и культурные 
приоритеты на Лене с ее вхождением в орбиту маршрутов Севморпути 
должны были кардинально измениться. 

Местные трактовки  
Однако в местной реальности картина выглядела несколько иначе: 

«…в 1926 г. русские на Таймыре называли долганами говорящее на 
долганском диалекте якутского языка население к западу от Хатанги, 
а в самой Хатанге и к востоку от нее это же население русские называли 
якутами, хотя среди него были и долганы рода Долган, и затундрин-
ские крестьяне – сам факт слияния в одно этническое целое был 
налицо, но единое название для этого этнического новообразования 
еще не установилось. Якутов долганы называли хака, а якуты долган 
также аргалар (т.е. западные). Потомки затундринских и ессейских 
якутов употребляют также самоназвание якутов хака (саха), хотя отли-
чают себя от настоящих якутов Якутии, которых называют якутскай 
хакалара» (Долгих 1963: 105). В этой любопытной цитате обнаружи-
ваются территориальные характеристики населения двух соседних ре-
гионов, имеющих разную административную политику. Такая поли-
тика обычно зависит от размеров региона и состава населения. На 
сравнительно небольшом и весьма пустынном Таймыре в начале ХХ в. 
основная часть населения была кочевниками. Поэтому Б.О. Долгих пи-
шет, что там разделение на тундровых (долганы), лесных (тунгусов) и 
ессейских якутов (в сравнительно недавнее время переселившихся из 
Якутии) проводилось отчетливо (Там же: 104). В противовес Таймыру 
в громадной и многоукладной Якутии действительно иногда всех ко-
чевников охотников-оленеводов (и эвенков, и якутов) называли тунгу-
сами (Там же). Эту путаницу И.С. Гурвич прослеживает по материалам 
различных переписей: «…переписью 1926/27 г. значительная часть 



ДОЛГАНЫ ТАЙМЫРА И ЯКУТЫ-ОЛЕНЕВОДЫ  ЯКУТИИ  159 

 

населения северо-запада Якутии была отнесена к тунгусам (эвенкам). 
В предыдущей переписи 1897 г. это население значилось якутами. 
Опрос коренного населения Анабарского и Булунского районов об его 
этнической принадлежности показал, что оно понимало причисление 
себя к тунгусам как выражение кочевого образа жизни. Этнического 
смысла в этот термин население не вкладывало» (Гурвич 1977: 26). 
Б.О. Долгих, рассматривая большую группу ессейских якутов-оленево-
дов, когда-то ассимилировавшую тунгусов-ванядов, а позже вошед-
шую в состав долган, пишет, что в Вилюйске (Якутия) их называли ес-
сейскими тунгусами, хотя их родовые имена свидетельствовали о про-
исхождении из центральной Якутии (Долгих 1963: 122). 

Реальная картина 
Материал, который для своих выводов использовали Б.О. Долгих и 

И.С. Гурвич, относился в основном к статистическим данным – сна-
чала С.К. Патканова 1911 г., а потом (у Б.О. Долгих) – ЦСУ по припо-
лярной переписи 1926–1927 гг. (Долгих 1963: 94; Гурвич 1977: 30). Их 
скрупулезная работа показывает, как далека сложная и постоянно ме-
няющаяся картина местной жизни, с одной стороны, от пожеланий 
местной администрации, а с другой – от представлений самих ученых 
о населении, существующем в таймырско-якутском пространстве. 
Здесь самая сложная для этнографии проблема связана с метисацией 
населения – без возможности обозначить метисные группы каким-
либо отдельным образом. В лучшем случае удавалось распутать исто-
рию этнического происхождения той или иной фамилии. В качестве 
яркого примера Б.О. Долгих приводит историю долган Дураковых: они 
были потомками служилых людей Якутского уезда в XVII в., собирав-
шими ясак на Оленёке. Некоторые из Дураковых в свое время слились 
с якутами и изменили свою фамилию на якутское родовое название 
Чорду и затем уже в качестве якутов примкнули к долганам (Долгих 
1963: 120–121). 

При этом и И.С. Гурвич, и Б.О. Долгих показывают реальную кар-
тину метисации местных жителей на северо-западе Якутии и востоке 
Таймыра. На северо-западе Якутии это – возникновение тунгусо-якут-
ского населения. Судя по ревизским сказкам 1782 г., якутские роды 
представляли собой сложные образования, состоявшие из якутских и 
якуто-тунгусских семей. В Кангаласском наслеге тунгуски составляли 
1/3 всех женщин (Гурвич 1982: 188). В XVIII – начале XIX в. числен-
ность эвенков-ванядов сильно сократилась. Часть их вошла в состав 
Катыгынского и Бетильского наслегов якутов-оленеводов Вилюйского 
округа, кочевавших в бассейне Оленёка и у оз. Ессей, образовав у этих 
якутов роды Осогостох и Маят (Долгих 1963: 101). Как можно заметить, 
род Осогостох имеет якутское название, а род Маят получил только 
якутскую огласовку, сохранив свое эвенкийское название (Ваняды). 

 



160 Сибирский этнографический сборник. Вып. 11 

Госполитика и конъюнктура 
Фактор конъюнктуры касается различных привилегий: до совет-

ской власти – в оплате налогов (для бедных) или же в повышении со-
циального статуса (для зажиточных) при довольно-таки пестрой кар-
тине хозяйственных укладов жителей Таймыра и Якутии. В то время 
на территории Таймыра принадлежать к якутскому административ-
ному объединению считалось среди жителей Затундры более почет-
ным, чем к тунгусской (долганской) управе. Поэтому очень часто тун-
гусы Затундры причисляли себя к якутам. Почетным также было по-
ложение затундринских крестьян. Но их подати были тяжелее ясака, 
поэтому некоторые из затундринских крестьян переходили в инород-
ческие управы (Долгих 1963: 128). На громадной территории Якутии, 
географически и хозяйственно более разнообразной, действовал тот 
же фактор, но в другом качестве – удобном для малоимущего населе-
ния. В Вилюйском округе Хатыгынский, Бетильский и Бетюнский 
роды были причислены к тунгусам и поэтому получили статус бродя-
чих. Они имели право беспрепятственного перехода из округа в округ. 
Попытки Жиганской инородной управы воспрепятствовать этой ми-
грации не имели успеха (Гурвич 1977: 22–23). 

Во внутренней национальной политике советской власти различа-
ются как минимум два периода, диаметрально противоположных. 
Первый связан со становлением колхозного хозяйства, и в нем декла-
рировались равные права «малых» и «больших» народов. Колхозы 
устраивались по моноэтническому принципу, и эти хозяйства могли 
быть самой разной величины. Второй (с конца 1950-х гг. и до пере-
стройки) касался централизации сельского хозяйства, реорганизации 
колхозов в совхозы и укрупнения поселков. Для идеологического обос-
нования этой политики была создана концепция «советского народа», 
направленная на всеобщую культурную консолидацию. И тут весьма 
контрастно обнаружилась разница между «большими» и «малыми» 
народами. В концепции единого «советского народа» «большие» 
народы со своими языками (как тот же, к примеру, якутский) не могут 
быть легко устранены в приказном порядке. Поэтому якутские 
долганы быстро становятся якутами, а таймырские долганы – «север-
ным» «советским» народом долганского происхождения. В этих усло-
виях подобное этническое происхождение могло помешать получе-
нию высшего образования, административной карьере и в лучшем 
случае обычно превращалось в безразличный фактор типа цвета во-
лос. Для людей, сохранивших память о своем «метисном» происхож-
дении, здесь нередко существует возможность выбора этнической при-
надлежности к собственной выгоде. 

Не будем забывать, что деятельность отечественных этнографов 
советского периода была направлена на обеспечение эффективности 
внутренней политики государства в наиболее сложных и географиче-
ски труднодоступных местах (так называемый социальный заказ). То-
гда становятся понятными те характеристики долган и якутов-



ДОЛГАНЫ ТАЙМЫРА И ЯКУТЫ-ОЛЕНЕВОДЫ  ЯКУТИИ  161 

 

оленеводов, которые у Гурвича можно обозначить как итоговые в кон-
тексте нынешней работы: «В середине XIX в. на северо-западе Якутии 
оформилась своеобразная этнографическая группа северных яку-
тов-оленеводов, а далее на запад, в пределах северной части Енисей-
ской губ. – новая особая этническая общность, близкая по типу 
к народности – долганы. Если основным этническим элементом в 
первой группе были якуты, то в среде долган ядро составляли пере-
шедшие в XVIII–XIX вв. из Якутии объякученные эвенки. Известное 
влияние на обособление этой группы, превращающее ее в народность, 
оказало то, что она входила в Енисейскую губ. и административно 
была оторвана от основной массы якутского народа» (Гурвич 1982: 
196). Для нас сейчас уже неважно, в какой степени и где желаемое при-
ближалось к действительному, поскольку концепция «советского 
народа» ушла вместе с СССР. 

Возвращаясь к таймырским долганам и якутским оленеводам, 
приведу любопытную практику местных паспортных столов. По-
скольку власти понимали, что перед и за административной границей, 
разделяющей Таймыр и Якутию, обитает один народ (не важно какой), 
и родственники есть и там и тут, то, к примеру, долганскую фамилию 
Чуприн (Таймыр) в Якутии писали Тюприн – чтобы не путаться, где 
тот или иной долганин (или якут-оленевод) получал прописку и пас-
порт (ПМА 2002). Это, по всей вероятности, оказалось связано с дея-
тельностью МВД (Республики Саха или же Таймырского АО, сейчас – 
Красноярского края), занимающегося разбором правонарушений. Од-
нако в статье Б.О. Долгих о таймырских долганах (Долгих 1963) неод-
нократно встречается и тот и другой вариант фамилии. 

В новой эпохе, которую начала перестройка, были утверждены но-
вые концепции – противоположного направления. В них получила 
статусное оформление идея коренных малочисленных народов Се-
вера. Новый статус позволял рассчитывать на определенную социаль-
ную охрану и защиту, субсидии и льготы. И снова благодаря метисному 
населению картина на северо-западе Якутии изменилась кардиналь-
ным образом: якутское происхождение долган Анабарского улуса 
было забыто, а Оленёкский улус стал национальным – эвенкийским 
при том, что уже в конце XVII в. якуты составляли 80 % постоянных 
обитателей Оленёка (Гурвич 1977: 12). Но что сейчас мы можем сказать 
о тех старинных якутах и их эвенкийских родственниках? 

Этнография как наука или политика 
Если мы возьмем этнографические описания материальной куль-

туры и социальной организации народов Сибири в первой половине 
ХХ столетия, то увидим на фоне общих черт, продиктованных геогра-
фической средой и способом жизнеобеспечения, массу признаков, ха-
рактерных для того или иного населения, которые можно объяснить 
лишь его историей. Эти признаки сохраняются в культуре благодаря 
определенной изоляции того или иного населения от своих соседей и, 



162 Сибирский этнографический сборник. Вып. 11 

соответственно, обнаруживаются антропологами. Подобная изоляция, 
к примеру, характерна для периферии крупных государств (так назы-
ваемые медвежьи углы), и она заканчивается, когда эту периферию 
накрывает очередная мощная волна общегосударственной политики. 
Эти признаки, закрепленные в культуре маркеры, становятся неакту-
альными при выходе на более общие стандарты окружающей жизни, 
особенно если история для этих новых стандартов не имеет стратеги-
ческого смысла. Однако в определенные моменты истории того или 
иного государства фактор этнического единства может стать объеди-
няющей политической силой, при том что материальная подоплека эт-
нической культуры уже утрачена, а из этнической истории сочиняется 
миф, отвечающий на политические запросы. Но это не значит, что эт-
нос как одна из исторических концепций не имеет качества объектив-
ного явления и в настоящее время тоже. Существование идеи этноса в 
современном мире связано с чисто технической проблемой, которую 
решает государство. Эта проблема – транспортный фактор, способный 
устранить изоляцию контролируемой государством территории (бла-
годаря которому может эффективно проводиться единая политика). 
На содержание транспортного фактора (дороги, логистика, транспорт) 
должен постоянно работать определенный экономический ресурс. Ко-
гда в силу тех или иных условий и обстоятельств он исчерпывается, 
снова возникает изоляция населения, при которой государственная 
политика здесь вынуждена уйти на задний план. Более ярким и дей-
ственным фактором этногенеза для исторического времени представ-
ляются массовые миграции населения технологически более развитых 
культур в «медвежьи углы» (как это, к примеру, случилось с предками 
обских угров). Идея поступательного научно-технического прогресса 
(для обеспечения того же транспортного фактора) пока остается ми-
фом, поскольку любой прогресс зависит от экономических возможно-
стей – государства или глобального проекта, неважно, которые невоз-
можно так просто отменить. 

Для внутренней политики такого огромного государства, как Рос-
сия, понятие «этнос» оказалось важным именно по причине обилия 
«медвежьих углов». Две его черты: специфический жизненный уклад 
(экономику) и язык (коммуникацию) – можно отнести к сущностным 
– их понимание необходимо для проведения мирной госполитики. По-
этому обозначение жителей «медвежьих углов» в этническом пара-
метре можно представить как социальный заказ от административ-
ного аппарата научному сообществу (первый этап национальной гос-
политики СССР – см. выше). Если фактор изоляции (географический) 
оказался вполне достаточным для консолидации такого малого 
народа, как нганасаны, то у долган, вероятно, сработал другой меха-
низм – этническая консолидация в качестве защиты от внешней 
угрозы (социальный фактор). Это было Таймырское восстание 1932 г., 
поднятое долганами, которое оказалось успешным и привело к ряду 
соглашений с советской властью. Одним из признаков этой консоли-
дации представляется «уход в долганы» в конце 1920-х гг. последних 



ДОЛГАНЫ ТАЙМЫРА И ЯКУТЫ-ОЛЕНЕВОДЫ  ЯКУТИИ  163 

 

потомков русских затундринских крестьян. О них пишет А.А. Попов 
(Попов 1934), но уже не пишет Б.О. Долгих. Одной из главных причин 
Таймырского восстания стало жестокое раскулачивание долган, кото-
рое проводила без ведома местной власти команда НКВД из Якутии 
(Плужников 2002) – фактор административных границ тут представ-
ляется важным. Поэтому якутские долганы (не участвовавшие в вос-
стании) оказались в иной ситуации и в отношениях с местной властью 
(советской, которая в Якутии оказалась гораздо более жесткой), и в от-
ношении к собственной консолидации. Но советская политика того 
времени так или иначе смогла наделить этнической принадлежностью 
все население «медвежьих углов». При этом такие, например, крупные 
(из малых) народы, как ненцы, ханты, эвенки, в начале ХХ в. не обре-
меняли себя общим понятием народа («этноса»). То есть в их случае 
имелся экзоэтноним – обозначение со стороны соседей («самоеды», 
«остяки», «тунгусы»), а эндоэтноним – внутренняя общая идентифи-
кация – отсутствовал по причине ненужности, поскольку в их моноэт-
нической среде (социальной организации) гораздо более существен-
ную роль играла родовая принадлежность. 

Вместо заключения 
В настоящее время на Крайнем Севере России и в Сибири кое-где 

продолжают существовать этносы в объективном смысле слова, так же, 
как и за рубежом. Это, прежде всего, кочевники-оленеводы (например, 
ненцы и коми-зыряне), чья система жизнеобеспечения сохранила 
определенную долю натурального уклада и которые для своих кочевых 
маршрутов используют пустынные, незаселенные пространства (т.е. 
сохраняется определенная черта изоляции). Другой пример – полу-
оседлые ханты средних таежных притоков Оби. Фактор географиче-
ской изоляции (обилие болот) выражен во множестве сильно различа-
ющихся диалектов. А нганасаны, к примеру, в 1970-е гг. утратившие 
оленеводство и кочевой образ жизни, которые позволяли им сохра-
нять определенную изоляцию при традиционной (этнической) си-
стеме жизнеобеспечения, стали этносом в политическом смысле этого 
термина. Их соседи по Центральному Таймыру, долганы, оказались в 
той же ситуации благодаря политике устройства этнически смешан-
ных совхозов и национальных поселков, но на Восточном Таймыре и 
дальше в Якутии, где уже нет нганасан, долганы не утратили ни олене-
водство, ни кочевой образ жизни (пусть в минимальной степени), и, 
соответственно, их культура сохранилась в определенном этнографи-
ческом смысле, начиная с системы ценностей. Но это вряд ли отно-
сится к долганским поселкам (как на Таймыре, так и в Якутии): быто-
вая поселковая жизнь здесь сильно нивелируется современными про-
блемами и запросами, оставляя лишь политическую идею этноса. Ко-
гда в 2002 г. автор оказался у анабарских долган, его поразило непри-
ятие оленеводами поселковой жизни (при том, что долганы, обитаю-
щие в поселке, имеют с кочевниками тесные родственные связи). 



164 Сибирский этнографический сборник. Вып. 11 

«Если задерживаешься в поселке больше трех дней – начинаешь бо-
леть» (ПМА 2002). Тут ясно виден определенный антагонизм между 
кочевой и оседлой культурой – в стратегии жизнеобеспечения, си-
стеме ценностей, восприятии окружающего пространства – мышления 
в целом, при этом обе культуры модернизируются, но от этого не ста-
новятся ближе, поскольку задачи по жизнеобеспечению, как и в про-
шлом, решаются по-разному. Выяснить, в какой степени жизнь 
долганских поселков, равно как и оленеводческих хозяйств, различа-
ется по обе стороны административной границы, разделяющей Яку-
тию и Таймыр, – задача специального исследования. 

 СПИСОК ИСТОЧНИКОВ И ЛИТЕРАТУРЫ 

ПМА 2002 – Полевые материалы экспедиции автора в Анабарский 
улус Республики Саха (Якутия), сентябрь – октябрь 2002 г. 

Васильев В.И., Туголуков В.А. Этнографические исследования на Тай-
мыре в 1959 г. // Советская этнография. 1960. № 5. С. 128–141. 

Гурвич И.С. К вопросу об этнической принадлежности населения се-
веро-запада Якутской АССР // Советская этнография. 1950. № 4. С. 150–168. 

Гурвич И.С. Культура северных якутов-оленеводов: к вопросу о позд-
них этапах формирования якут. народа. М.: Наука, 1977. 

Гурвич И.С. Северные якуты и долганы // Этническая история наро-
дов Севера. М.: Наука, 1982. С. 180–197. 

Долгих Б.О. Происхождение долган // Сибирский этнографический 
сборник. Вып. 5. М., 1963. С. 92–141. (Труды Института этнографии им. 
Н.Н. Миклухо-Маклая. Новая серия. Т. 84). 

Зензинов В.М. Старинные люди у холодного океана. Якутск: Якутский 
край, 2001. 

Иохельсон В.И. Юкагиры и юкагиризированные тунгусы. Новоси-
бирск: Наука, 2005. 

Плужников Н.В. Сопротивление // Северные просторы. 2002. № 1–2. 
С. 60–63. 

Попов А.А. Затундринские крестьяне // Советская этнография. 1934. 
№ 3. С. 77–86. 

Попов А.А. Техника у долган // Советская этнография. 1937. № 1. 
С. 91–136. 

Попов А.А. Кочевая жизнь и типы жилищ у долган // Сибирский эт-
нографический сборник. Вып.1. М.; Л., 1952. С. 142–172. (Труды Института 
этнографии им. Н.Н. Миклухо-Маклая. Новая серия. Т. 18). 

СПИСОК СОКРАЩЕНИЙ 

АО – автономный округ 
НО – национальный округ  
МУП – Муниципальное унитарное предприятие (бывший совхоз) 
ПМА – полевые материалы экспедиции автора. 

  



 

 

Новикова Наталья Ивановна 

ПОЛИТИКА И КУЛЬТУРА В ИНТЕРВЬЮ 
ЭСКИМОСОВ ЧУКОТКИ 

(ПО ПОЛЕВЫМ МАТЕРИАЛАМ 1999 Г.) 
 

Статья основана на материалах полевых исследований автора, про-
веденных в 1999 г. в Чукотском автономном округе среди эскимосов. С 
тех пор сообщество коренных народов в регионе, как и общая ситуация 
в стране, существенно изменились. Экспедиция 1999 г. была моей 
единственной полевой работой на полуострове, что, конечно, значи-
тельно ограничивало возможности для обобщений и выводов. Вместе 
с тем опыт полевых исследований среди других коренных малочислен-
ных народов позволил сконцентрироваться на особенном в культуре 
эскимосов. Рефлексия по поводу полевых материалов спустя 25 лет по-
сле их сбора помогает по-новому посмотреть на то, как в 1990-е гг. 
начинались демократические преобразования, люди учились брать на 
себя ответственность за свою судьбу. 25 лет назад был принят первый 
федеральный закон о коренных малочисленных народах, их жизнь 
должна была измениться, и наш научный проект позволил показать 
начало трансформаций положения коренных народов, изменений в их 
культуре и идентичности. Полевые материалы конца 1990-х гг. могут 
рассматриваться как точка отсчета. Фронтальное исследование по 24 
народам по одной программе позволило выявить самое характерное 
для каждого из них. В ходе экспедиции и в дальнейшем осмыслении 
материалов у меня сложилась формула «Эскимосы – это люди, кото-
рые охотятся на кита и танцуют». Подтверждением этой мысли служат 
тексты интервью, собранные в 1999 г. на Чукотке. 

Полевое исследование проходило в рамках проекта «Коренные ма-
лочисленные народы Севера России на рубеже тысячелетий: от поли-
тической маргинализации к возрождению» (руководители Л. Силлан-
пяэ, Д.А. Функ). Его результаты с использованием всех интервью опуб-
ликованы Л. Силланпяэ на английском языке (Sillanpää 2008). Многие 
участники проекта, я в том числе, использовали полевые материалы в 
публикациях по своим узким темам. Материалы моего полевого иссле-
дования среди эскимосов Чукотки публикуются на русском языке 
впервые. 

По этому проекту было проведено исследование у 24 коренных ма-
лочисленных народов Севера. Всего было записано 340 интервью, по 
15 у каждого народа. Особую ценность данной работе придало 



166 Сибирский этнографический сборник. Вып. 11 

единство методики: все интервью проходили по единой программе, 
включавшей пять разделов (Sillanpää 2008: IV). Вопросы касались сле-
дующих тем: 1) экономическая ситуация в регионе, 2) традиционный 
образ жизни, 3) взаимоотношение с культурой преобладающего насе-
ления в регионе, 4) знания респондентами этнического языка, верова-
ний, навыков, иных компонентов культуры, 5) мнения по социально-
экономическим вопросам, затрагивающим жизнь коренных народов. 
В конце интервью информантам задавался вопрос: «Если бы у вас 
была власть, что бы вы сделали?» 

Мотивом к данной публикации стало желание ввести в научный 
оборот тексты интервью и поделиться материалами и анализом 
начальной стадии социально-экономических/политических процес-
сов, которые впоследствии приобрели устойчивый характер в север-
ных регионах. Вопросы программы исследования во многом касались 
влияния политики государства на развитие экономики, культуры и 
языка коренных народов. Работа августа 1999 г. сегодня представляет 
интерес как рубежная. Законодательство по коренным народам только 
начало формироваться. К этому времени прошло лишь несколько ме-
сяцев после принятия Федерального закона «О гарантиях прав корен-
ных малочисленных народов РФ». Он, конечно, еще никак не мог по-
влиять на жизнь коренных народов. В тот период они могли рассчиты-
вать только на себя, хотя и обращались за помощью в органы власти с 
письмами-жалобами. В округе в феврале 1999 г. был принят Закон о 
государственном регулировании развития морского зверобойного 
промысла в Чукотском автономном округе, он упоминается инфор-
мантами, но они сами отмечали, что еще трудно было судить, 
насколько он повлияет на развитие промысла и положение эскимосов. 

Методика моего исследования строилась на двух подходах. Во-пер-
вых, я концентрировала свое внимание на ежедневной жизни эскимо-
сов. За месяц моего пребывания на Чукотке я не была ни на каких ме-
роприятиях, праздниках, я просто каждый день наблюдала за людьми. 
Кроме повседневного посещения семей мне запомнились два события: 
участие в охоте на кита и посещение клуба «Етти». Оба этих события 
были частью обычной жизни эскимосов. Мне они позволили увидеть 
своими глазами, как добывают кита и как этому учат подростков. 
Встреча в клубе знаменовалась для меня не только тем, что на меня 
надели матерчатую камлейку, которая служит летним платьем для 
местных женщин, но и тем, что я могла увидеть, как эскимосы прово-
дят свободное время, танцуют, когда просто без большого повода соби-
раются вместе. Второй метод – запись экспертных интервью, т.к. ко-
роткий период исследования требовал концентрации именно на экс-
пертных знаниях, которыми обладали мои респонденты. 

Изучаемый период определялся несколькими датами: в 1992 г. Чу-
котский автономный округ отделился от Магаданской обл., в 1994 г. 
коренным народам разрешили охоту на кита. А на федеральном 
уровне в 1990 г. была создана Ассоциация коренных малочисленных 
народов Севера, Сибири и Дальнего Востока, в которую вошли и 



ПОЛИТИКА И КУЛЬТУРА В ИНТЕРВЬЮ ЭСКИМОСОВ ЧУКОТКИ  167 

 

эскимосы, в 1999 г. был принят первый федеральный закон о корен-
ных малочисленных народах. Я хочу показать в данной статье, как эс-
кимосы представляли свою жизнь в это время, в чем они видели про-
блемы и как представляли перспективы охоты, культуры, языка и т.п. 
Эта статья не полный анализ и тем более не ответы на вопросы, а их 
постановка. Я сознательно максимально представляю голоса эскимо-
сов Чукотки. «По чукотской терминологии эскимосы назывались 
“людьми моря” – ангалит или “прибрежными жителями” – ра-
маглат» (Лопуленко 2010: 584), что характеризует морской характер 
их культуры. Публикация текстов интервью показывает «неформаль-
ную логику реальной жизни», если воспользоваться терминологией 
К. Гирца (Гирц 2004: 25). Я надеюсь, в этой публикации содержатся све-
дения, которые важны для дальнейшего изучения эскимосов, а также 
динамики положения коренных малочисленных народов Севера. 

Полевое исследование в августе 1999 г. проходило в Чукотском и 
Провиденском р-нах Чукотского автономного округа, отчасти в окруж-
ном центре – г. Анадыре. Эскимосы делятся на науканских и чаплин-
ских, что соответствует двум их диалектным группам. Основная часть 
эскимосов в тот период проживала в Чукотском (568 человек) и Про-
виденском (633 человек) р-нах округа. Всего в сельской местности на 
01.01.99 зафиксировано 1428 человек. Отдельной статистики по Ана-
дырю не было. В рассматриваемое время эти районы были полностью 
сельскохозяйственными, мало вовлеченными в промышленное разви-
тие. Эскимосы занимались в основном морзверобойным промыслом, 
рыболовством и собирательством. Традиционным занятием являлся 
также косторезный промысел, в пос. Лаврентия была создана косто-
резная мастерская, к которой большой интерес проявляла местная мо-
лодежь. 

Лишь единицы эскимосов участвовали в работе промышленных 
предприятий, причем это число постоянно уменьшалось. Часть эски-
мосов работала в сфере образования, культуры и здравоохранения. В 
округе существовали эскимосское радио и телевидение, других средств 
массовой информации не было (газета на эскимосском языке выхо-
дила крайне редко и была очень маленького объема). Возможности 
национального вещания были ограничены по времени, кроме того, 
нужно учитывать, что в большинстве сельских населенных пунктов Чу-
котского р-на радио не было вообще. Важную часть жизни эскимосов 
составляли не только размышления о значении их языка, но и различ-
ные конкретные меры, которые они принимали для его сохранения в 
детском саду и школе. Постепенно росла их самоорганизация, закла-
дывались основы устойчивого морзверобойного промысла. 

Ситуация среди коренных народов на Чукотке в тот период отлича-
лась острыми социальными противоречиями, вызванными как тяже-
лым положением в экономике региона, так и продолжавшимся в тече-
ние длительного периода лишением их доступа к ресурсам. Местные ре-
сурсы, в первую очередь пищевые, составляли основу рациона 



168 Сибирский этнографический сборник. Вып. 11 

эскимосов и во многом определяли не только выживание в условиях по-
чти полного отсутствия других источников существования, но и основу 
их мировоззрения и идентичности. Пища эскимосов отличается боль-
шим разнообразием и благодаря этому исторически создавала устойчи-
вость их существования (Лопуленко 2010: 598–600). Изменение раци-
она привело к дезадаптации эскимосов и серьезным последствиям в со-
стоянии их здоровья (Kozlov, Zdor 2013). В 1990-е гг. активисты и экс-
перты писали о катастрофическом положении коренных народов Чу-
котки. Люди не видели помощи ни от федерального центра, ни от реги-
ональных органов власти (Ачиргина 2000; Богословская 2000). 

Эскимосы остро переживали ощущение, «что их прежний образ 
жизни обесценивается. Столетиями отработанные приемы, традиции 
и структуры становились неприемлемыми при новом режиме, где все 
решения принимались приезжими от лица коренного населения» 
(Нильсен 2007: 159). Во время бесед люди называли некоторые собы-
тия, существенно изменившие их жизнь: закрытие национальных по-
селков, в первую очередь Наукана и Уназика (Старое Чаплино), пере-
дачу квот китобойному судну, которое доставляло морского зверя на 
берег, а потом прекращение и такой добычи. Пос. Наукан после его за-
крытия в 1958 г. принадлежит особое место в памяти эскимосов (Дне-
провский, Шокарев 2019). Исследователи отмечают: «С собой жители 
Наукана унесли память о своей покинутой родине и свои культурные 
традиции, созданные поколениями предков. Большинству выселен-
ных жителей Наукана никогда не довелось вновь увидеть родные ме-
ста. Так бывший поселок Наукан и его окрестности стали “историче-
ским” культурным ландшафтом» (Крупник и др. 2013: 169; см. также: 
Леонова 2008). 

К 1999 г. положение эскимосов только начало меняться, в большей 
степени благодаря процессам самоорганизации. Преобладающим за-
нятием населения была морская охота, которая являлась почти един-
ственным источником питания, причем не только коренного населе-
ния, но и значительной части приезжего. Промысел вели националь-
ные ассоциации сельхозпроизводителей, кооперативы «Наукан» и 
«Науках’мит» и частники. 

Первый кооператив «Наукан» был создан в с. Лаврентия в 1987 г. 
и существовал до 2006 г. О.П. Коломиец приводит данные, записан-
ные ею от руководителя М.А. Зеленского: «Благодаря кооперативу ко-
ренные жители Лаврентия обеспечивались традиционным питанием. 
Морзверобои добывали моржей, нерп, лахтаков, китов, ловили рыбу и 
собирали для продажи дикоросы. Помимо хозяйственной деятельно-
сти члены кооператива при содействии ученых занимались наблюде-
нием и учетом миграции китов и тюленей» (Коломиец 2021: 36). Си-
стематические наблюдения за морскими млекопитающими под руко-
водством Л.С. Богословской проводились на Чукотке с начала 1990 г. 
В этой работе участвовали несколько поколений охотников (Богослов-
ская, Крупник 2008; Мымрин 2020). Морзверобойный промысел с 
конца 1980-х гг. стал площадкой экономики, жизнеобеспечения 



ПОЛИТИКА И КУЛЬТУРА В ИНТЕРВЬЮ ЭСКИМОСОВ ЧУКОТКИ  169 

 

семей, поддержания и передачи традиций, сохранения культуры и 
языка, а также самоорганизации эскимосов Чукотки. 

Культура эскимосов строится в значительной степени именно на 
морской охоте, в этой сфере ее определяют традиционные хозяйствен-
ные навыки, принципы организации труда, нормы взаимоотношения 
между людьми, религиозные представления. Другой важной сферой 
традиционной культуры является песенно-танцевальное искусство, 
которое высоко развито у эскимосов. Существует несколько народных 
ансамблей, но, по моим наблюдениям 1999 г., именно танцы были 
наиболее распространенным времяпровождением. Танцевальное ис-
кусство эскимосов – известный феномен всех групп инуитов. У меня по 
материалам только одного полевого сезона сложилась впечатление, 
что танцы – необходимая часть их хозяйственной и повседневной 
жизни. Промысел морского зверя требует хороших физических дан-
ных, и люди должны постоянно тренироваться. Через танцы выполня-
ется и важнейшая коммуникативная функция культуры, они не только 
отражают жизнь, но и создают ее. Д.Н. Моргунова-Швальбе приводит 
такое точное замечание из своих полевых материалов 2003 г.: «Эски-
мосский танец – это целая история. Певцы рассказывают историю под 
звуки барабанов, а танцоры делают это движениями рук. Каждое дви-
жение – это целое предложение» (Моргунова-Швальбе 2020: 101–
102). Также для занятия опасным и сложным промыслом важен дина-
мический потенциал культуры. И, наконец, как и у некоторых других 
народов, танцевальные образы передают информацию в «действен-
ной» культуре коренных народов. К этой мысли приходишь, наблюдая 
и за танцами, и за охотой, в которой люди общаются жестами и благо-
даря традиционной кинетической культуре работают очень слаженно. 
Древнейшие функции танцев сохраняют свое значение и сегодня. Это 
роднит эскимосов с другими народами мира и подчеркивает значи-
мость для понимания таких культур «антропологического направле-
ния перформанса» (Рыжакова, Сироткина 2016), которое на Чукотке 
еще ждет своего исследователя. 

Да и сам промысел для антрополога-неофита (это была моя един-
ственная экспедиция к эскимосам и единственный выезд на охоту) 
представлялся похожим на танец, все движения его участников были 
выверены и последовательно совершались в определенном ритме. 
Меня взяли на охоту благодаря тому, что охотники, наверное, уже при-
выкли к работе исследователей и легко восприняли мою просьбу. На 
охоту выходили молодые люди, но с баржи в ней участвовал и старший 
человек, который выступал наставником – «тренером». Он же следил 
за исполнением минимальных ритуалов. Рядом с ним находилась и я. 
Эскимосы – это люди, живущие у моря. Вокруг морской охоты вся их 
жизнь. Это хозяйство, жизнеобеспечение, ритуал, искусство, воспита-
ние детей, сохранение языка. Именно поэтому они так болезненно вос-
принимали время, когда им запрещали охотиться, хотя и привозили 
мясо кита прямо в поселки. 



170 Сибирский этнографический сборник. Вып. 11 

В жизни местного населения именно отстаивание права на морзве-
робойный промысел стало важнейшим стимулом их общественной ак-
тивности. В 1990 г. на Первом экимосском сходе было создано Обще-
ство эскимосов Чукотки «Юпик». В 1992 г. эскимосы России были при-
няты в ICC1. Эскимосы являются также членами Ассоциации коренных 
малочисленных народов Севера, Сибири и Дальнего Востока. В 1998 г. 
был образован Союз морских зверобоев Чукотки, индивидуальными и 
коллективными членами которого, наряду с береговыми чукчами, яв-
ляются и эскимосы. В некоторых населенных пунктах создано обще-
ство «Надежда» (освобождение от алкогольной зависимости по методу 
Шичко), в Лорино – женсовет, в Лаврентия – клуб «Етти», выполняв-
ший роль культурного центра. С 1988 г. были возобновлены контакты 
с эскимосами Аляски (США), регулярные визиты (деловые и для 
встречи с родственниками и друзьями) осуществлялись на безвизовой 
основе. 

Ниже приводятся выдержки из интервью. Запись их производи-
лась в г. Анадыре у представителей интеллигенции и активистов, ко-
торые в значительной степени могут считаться экспертами по всему 
кругу вопросов. В Чукотском и Провиденском р-нах часть опрошенных 
являлась охотниками на морзверя, часть – работниками культуры и 
образования. Было записано 15 интервью2. Для их записи я работала 
обычными этнографическими методами, со многими информантами 
встречалась по нескольку раз в течение месяца, который я провела на 
Чукотке. Мои собеседники выступали экспертами по всем вопросам 
программы, отвечавшей цели исследования: анализ процессов транс-
формации сообщества от маргинализации к осознанию себя полно-
ценными гражданами, имеющими право и на самоорганизацию, и на 
доступ к ресурсам, и на принятие решений в отношении своих куль-
туры и языка. 

Из интервью с Татьяной Юрьевной Ачиргиной, 1944 г.р., 
родилась в с. Марково, образование высшее, руководитель 
эскимосского национально-культурного центра «Кияг-
нык» («Жизнь») 

Киягнык – это широкое понятие, это жизнь, но в то же время тот, 
кто эту жизнь создал. Мы собрались в этой комнате и учредили орга-
низацию в январе 1996 года. Цель ее – содействовать сохранению куль-
туры в самом широком смысле этого слова. Мы включаем сюда и куль-
туру труда, и культуру в сфере бытовых взаимоотношений, и нацио-
нальных взаимоотношений. В организации по списку – 11 человек. В 
правлении – три человека. Деньги мы получили из Фонда возрожде-
ния народов России при правительстве России. Мы закупаем ткани, 
украшения для поддержки декоративно-прикладного искусства, 

 
1 Инуитский приполярный совет (ICC) – международная организация коренных 

народов, представляющая около 180 000 инуитов из Аляски, Канады, Гренландии и 
Чукотки. ICC была основана в 1977 г. 

2 В работе большую помощь мне оказала Т.Ю. Ачиргина, пользуюсь случаем вы-
сказать ей свою благодарность. 



ПОЛИТИКА И КУЛЬТУРА В ИНТЕРВЬЮ ЭСКИМОСОВ ЧУКОТКИ  171 

 

оплачивали проезд на различные учебные и культурные мероприятия, 
основали аудио- и фотоархив. У нас есть и видеофильмы, которые мы 
делали в разных поселках. 

Эскимосы гордятся своей культурой, я считаю, что это необходимо 
культивировать, особенно в детях, но, конечно, не ущемляя достоинств 
другого народа. Но есть и тревожные вещи, когда подчеркивают, что 
они эскимосы, но ничего не делают, чтобы эскимосская культура со-
хранялась живой. 

Многие люди из числа приезжего населения восприняли традици-
онный образ жизни коренного населения, особенно в рыболовстве, где 
коренные фактически вытеснены. В охоте они восприняли наши ме-
тоды, а в рыболовстве, конечно, отличается. Я не приветствую, когда 
пришлые сильно внедряются в рыбалку. Они могут заниматься чем-
нибудь другим, а наши вытесняются из традиционной деятельности. 
Также подчас вытесняются наши женщины из шитья и декоративно-
прикладного искусства. Они вытесняют наших мастериц с рынка. 

Администрация в какой-то степени оказывает поддержку традици-
онным промыслам, например через союз оленеводов и через союз 
морских охотников, но я не могу сказать, что отдача большая. В олене-
водстве помогали бригадам, есть дотации при сдаче мяса, оснащение 
бригад. Но в то же время давно они не снабжаются ветмедикаментами, 
а значит, большой падеж, шкуры плохие. Сейчас ухудшилось и их 
снабжение продуктами. Плохо обстоят дела и с медицинским, культур-
ным обслуживанием оленеводческих бригад. Я знаю, что наша адми-
нистрация получила большую сумму на развитие оленеводства, для 
ликвидации последствий гололеда, но всего этого недостаточно, чтобы 
возродить оленеводство. 

По морскому зверобойному промыслу, я считаю, сдвиги более су-
щественные. Эта отрасль всегда считалась второстепенной по сравне-
нию с оленеводством. И отдача очень большая. Это пример того, как, 
используя биоресурсы, можно вполне успешно развивать экономику. 
В последние годы возобновилась охота на серого кита, а с прошлого 
года – на гренландского. Ведь вся культура эскимосов основана на этой 
охоте. Устраивали праздники кита, но его привозил китобоец, и празд-
ники были фальшивые. Сейчас наши люди участвуют в китобойной 
комиссии, возобновилась учеба. В этом году окружной думой даже был 
принят закон о мерах по поддержанию морзверобойного промысла 
с очень большой программой. Мы доказывали, что это этнообразую-
щий промысел, а администрация нам говорила, что эскимосы ведь не 
вымрут физически без этого, они работают в кочегарке или на строи-
тельстве. Приходилось доказывать, что культура умрет, эскимосы бу-
дут ассимилированы. 

Федеральные органы власти участвуют в нашей работе тем, что мы 
вместе с Госкомприродой и Госкомрыболовством боролись за получе-
ние квот на кита, и нам это удалось. Но сегодня в целом работа феде-
ральных органов власти не соответствует потребностям людей. 



172 Сибирский этнографический сборник. Вып. 11 

Отсутствуют многие законы, которые мы давно ждем. Мы можем срав-
нить с другими странами и видим, как мы отстаем. 

Промышленное освоение Чукотки началось в 50-е годы. Был по-
строен Эультинский горно-обогатительный комбинат, затем добыча 
олова в Чаунском районе. Расцвет горной промышленности прихо-
дится на 60-е годы, была построена атомная станция. Затем дорожное 
строительство развилось. Население в эти годы резко увеличилось. В 
последние годы было признано, что добыча золота у нас не при-
быльна, и другие горнодобывающие предприятия стали свертывать 
свою деятельность. Добыча золота еще сохраняется, добывают акцио-
нерные общества. Всегда единицы из коренных народов участвовали в 
промышленном развитии. Тогда, конечно, были большие отчисления 
в бюджет, поэтому коренное население, которое работало в бюджетной 
сфере, получало дополнительные средства для решения своих соци-
альных проблем. 

Я была сторонником реформ, как журналист об этом много писала. 
Я считаю, что мы были романтиками и в какой-то степени мы вино-
ваты. Мы не ожидали, что так произойдут реформы. В результате эко-
номическое положение местного населения ухудшилось. Люди из-за 
бедности очень много отстреливали оленей. Молодые люди не хотят 
идти в оленеводство, в результате Чукотка, в прошлом владевшая са-
мым большим стадом, сегодня имеет только 112 000 оленей, а реально, 
наверное, только тысяч 80–90 оленей у нас. Сегодня люди не могут 
сдать мясо – трудно вывезти и доставить потребителю. Мы практиче-
ски не имеем возможности сдать шкуры морских животных. Это была 
серьезная статья дохода, потому что мясо стоит очень дешево. Раньше 
отрасль жила за счет шкур и клыков, еще жир сдавали. 

Я продолжаю верить, что использование биоресурсов может быть 
серьезной статьей дохода. Сегодня охотники настолько плохо осна-
щены, что могут прокормить в лучшем случае только свое село. Они 
даже не имеют возможности обмениваться с оленеводами. А за грани-
цей очень много перерабатывающих предприятий. У нас и приезжее 
население на Чукотке могло бы потреблять мясо морского зверя. Если 
администрация будет продолжать вкладывать деньги в морзверобой-
ный промысел, то мы сможем развиваться. 

Не хватает денег на развитие культуры, на ее фиксацию. Часто 
большие средства тратятся на политически ангажированные меропри-
ятия, а на действительную культуру денег не хватает. Люди стремятся 
показать свою культуру как древнюю, красивую, сам факт того, что мы 
здесь есть, требует от властей и пришлого населения соответствующего 
поведения, законов. Мы это показываем во время манифестаций в 
День коренных народов, но я не считаю, что есть противостояние. 

Меры по поддержанию – создание колледжа искусств в Анадыре 
для талантливых детей. Раньше у нас работали творческие лаборато-
рии при Доме культуры, свозили артистов, мастериц. И сейчас они го-
товы это делать. Но нет денег на это, это были очень эффективные 
формы работы. Сегодня ансамбль «Эргырон» не является 



ПОЛИТИКА И КУЛЬТУРА В ИНТЕРВЬЮ ЭСКИМОСОВ ЧУКОТКИ  173 

 

наследником наших традиций, там эстрадный кич преобладает, но ад-
министрации округа это нравится, им бесконечно везде хвастаются. 

Вопрос о языке сегодня очень больной, сужена социальная функ-
ция языка, сфера его применения. Нет нигде названий на языках наро-
дов Чукотки. Газета крошечным листиком выходит раз в месяц, радио 
на родных языках все время сокращается, в педучилище тоже сокра-
щаются учебные часы на родные языки. Конечно, есть энтузиасты. Об-
щество «Юпик» часто посылает наших детей на Аляску, чтобы они там 
изучали язык. Чукчи создали общество «Родное слово». Проводятся 
конкурсы сочинений, литературных произведений на родном языке. 
На их мероприятиях все проходит на чукотском языке. Но, к сожале-
нию, уже много рукописей учебников лежат не изданными. 

В начальной школе преподаются родные языки как предмет, 
школы работают на русском языке. Есть некоторые учебники для 5–6 
классов, а дальше нет. А потом только факультативно. Наша мечта – 
иметь учебники и вести преподавание родных языков хотя бы до 7–8 
класса. В Анадыре преподавание чукотского языка было введено 
только в годы перестройки в двух школах, а другие языки вообще не 
преподают. Особенно тяжело с науканским диалектом. Эта группа жи-
вет сегодня в девяти населенных пунктах. Ни в одной школе нет пре-
подавания их языка. Их примерно 350 человек. Положение их языка 
очень плохое. Положение с чаплинским диалектом немного лучше. В 
некоторых деревнях преподают, их больше – 1200–1300 человек, они 
чаще ездят на Аляску. Были периоды (50-е годы), когда сжигали учеб-
ники и даже в интернатах запрещали разговаривать на родном языке. 
Даже радио не было на эскимосском языке. В Провидении работает те-
лерадиокомпания, есть передачи на эскимосском языке, передают на 
Провиденский район. 

Все эскимосы постоянно подчеркивают свою связь с морем, маль-
чики мечтают стать охотниками. Из моря вся наша жизнь. Но есть и 
тревожащие факты, есть случаи, когда охотники убивают моржа 
только, чтобы использовать клыки, а не для того, чтобы жить. Это свя-
тотатство. Для детей традиционная культура интересна, но развить 
этот интерес могут только хорошие педагоги. Такие педагоги есть, в 
том числе и из приезжих. В сельских школах прикладное искусство – 
обязательный предмет. А в ходе изготовления какого-то предмета, 
даже сувенира, они узнают и о культуре. 

Политические преобразования в нашей стране, конечно, повлияли 
на жизнь эскимосов. Общество стало более открытым, в том числе мы 
возобновили контакты с эскимосами Аляски. Есть совместные науч-
ные проекты, например мониторинг морских животных, это дает 
много рабочих мест и техническое оснащение. Это кроме самих науч-
ных данных. Это привело и к вступлению наших эскимосов в ICC. Это 
тоже факт позитивный. У нас много совместных проектов, которые ка-
саются не только эскимосов, но и других народов Севера. Я была одним 
из первых наблюдателей в ICC от России в 1989 году. Расширились и 



174 Сибирский этнографический сборник. Вып. 11 

контакты Ассоциации коренных народов Севера России. Мы стали ак-
тивно участвовать в деятельности различных международных органи-
заций, работающих в Арктике. Также у нас появилось много организа-
ций, деятельность которых направлена на возрождение национальных 
культур. В 1990 году у нас было создано общество «Юпик» и общество 
эвенов Колымы и Чукотки. Это было связано с тем, что наши народы 
меньше по численности, чем чукчи, и требуются особые дополнитель-
ные меры. 

На Чукотке из-за экстремальных условий создаются условия для 
подтасовки результатов выборов, за этим очень трудно уследить. Я не 
верю в честные выборы на Чукотке. Поэтому мы не можем говорить о 
нашем осознанном участии в политической жизни страны. Ассоциация 
утратила свои позиции. Сейчас они всегда на стороне администрации. 
Идет очень жесткий контроль за выборами делегатов на съезд коренных 
народов. Многие из наших людей не знают многих процедурных мо-
ментов. У людей недостаточно знаний об их правах и обязанностях. 

Я, конечно, знаю о том, какие законы и законопроекты, касающи-
еся коренных народов, обсуждаются в Госдуме. Я много знаю об их тя-
желой судьбе. Всех нас это, конечно, не устраивает. Я считаю, что мно-
гие наши беды в отсутствии правовой базы. Нет законов, которые бы 
действительно гарантировали наши права. Отсутствие федеральных 
законов очень мешает нам в работе на уровне субъекта федерации. 

Если бы у меня была бы власть, я бы решила вопросы, связанные с 
собственностью на землю, пускай без права продажи. Нужно защитить 
интересы владельца земли. А продажа только тем, кто гарантирует це-
левое использование этих земель. Наши оленьи пастбища всегда не-
гласно были разделены между людьми, существовали такие нормы 
обычного права. Я бы вернула это сейчас, это вернуло бы достоинство 
людям. Другое дело, что трудно обеспечить сохранность этих земель 
из-за промышленного освоения и милитаризации. Также были поде-
лены и охотничьи угодья, хотя здесь сложнее, море ведь не поделишь. 
Все-таки я бы определила приоритеты в землепользовании для корен-
ного населения. Второе, я бы обеспечила их приоритет в традицион-
ных отраслях хозяйства, в использовании культурного национального 
достояния. Больше бы денег направляла на поддержку здравоохране-
ния коренного населения, сохранения их языков и культуры. 

Из интервью с Натальей Петровной Родионовой, 
1967 г.р., родилась в Чаплино, затем жила в Сирениках, об-
разование высшее, в настоящее время преподает в педучи-
лище в Анадыре 

В Сирениках живут в основном чукчи и эскимосы, приезжих стало 
мало. Эскимосы там занимаются в основном морзверобойным про-
мыслом, а чукчи – оленеводством. Когда я училась в школе, развива-
лось и оленеводство, и охота, хорошо снабжались продуктами, а в этом 
году я ездила домой, там ужасно, что творится. Все пьют, денег нет, пи-
таются только мясом, а как деньги появляются, так пьют, а потом ходят 
по соседям, просят продукты. В магазинах продукты не всегда есть, а 



ПОЛИТИКА И КУЛЬТУРА В ИНТЕРВЬЮ ЭСКИМОСОВ ЧУКОТКИ  175 

 

когда есть – цены очень высокие. Иногда спасает гуманитарная по-
мощь, а на одежду, обувь совсем денег нет. В домах нет отопления, в 
школе тоже. 

Приток населения, с одной стороны, сыграл положительную роль: 
приехало много специалистов – врачей, учителей. Но, с другой сто-
роны, с пришлыми появился алкоголь, люди узнали, им понравилось, 
и сейчас много смертей из-за этого. С притоком русского населения 
связывают и ухудшение знания эскимосского языка. На родном языке 
можно было только дома говорить, а в школе все было на русском. В 
результате те, кому 40–50 лет, говорят на родном языке, а те, кому 
30, – уже нет. Может быть, только понимают. Из-за большого притока 
приезжего населения размылась языковая среда. Приток пришлого 
населения повлиял и на отношение к своей национальной одежде: 
люди стали стесняться, стремились одеться в европейскую одежду. 
Мои мама и папа много нам рассказывали и показывали: как одежду 
и обувь шить, как эскимосскую еду готовить. Отец много рассказывал 
об обычаях, праздниках, по вечерам рассказывал сказки, предания. 

Морзверобойному промыслу был нанесен большой урон: на кита 
запретили охоту, китобоец бил китов, и их развозили по поселкам. А 
люди теряли навыки охоты. На морзверя охота была ограничена: по-
граничники требовали, чтобы все возвращались с моря до восьми часов, 
нужно было отмечаться у пограничников. К традиционному образу 
жизни сейчас многие обращаются по необходимости, только благодаря 
охоте можно выжить, но возрождение связано только пока с питанием 
и одеждой. Людям не на кого рассчитывать, только на самих себя. 

Что касается танцев и песен, то есть клуб «Пуночка», при Доме куль-
туры работает ансамбль «Кеугьяк», там танцуют и бабушки, и моло-
дые, передают от поколения к поколению. 

Для меня как для преподавателя эскимосского языка больно 
наблюдать, что наш язык потихоньку исчезает. Мало книг. Учебников 
для обучения языку с нуля вообще нет. Язык эскимосский сейчас при-
меняется только в семье и на охоте, где собираются одни эскимосы. 
Молодые сейчас уже почти никто не знают язык. Способствуют сохра-
нению языка поездки на остров Св. Лаврентия, там говорят только на 
эскимосском и на английском, и наши, когда там поживут в гостях, 
начинают тоже говорить по-эскимосски. Учебники эскимосского 
языка есть только для 1–2 класса, для последующих классов нет. Есть 
предложения ввести эскимосский язык в школе № 3 в Анадыре, есть 
предложения и работать над учебником. На радио есть передача на 
родном языке, на телевидении нет. Раньше была газета «Мургин 
нутэнут», там печатались стихи и рассказы, можно было использовать 
в школе. Сейчас нет такого. Закрытие газеты пагубно сказалось на со-
хранении эскимосского языка. В этом проявилось и отношение властей 
к нашему языку. Если сейчас взяться за возрождение языка, то еще 
можно спасти, но нужно, чтобы родители в семьях с детьми разговари-
вали на родном языке. А многие из них молодые и сами не знают языка. 



176 Сибирский этнографический сборник. Вып. 11 

Мне импонирует, что сейчас у нас имеется частная собственность. 
Коренные жители могут стать хозяевами своей земли. Эскимосы 
имеют право и должны охотиться на своей земле. Охотиться, когда хо-
тят и сколько хотят. Но это пока только декларируется. При советской 
власти люди разучились охотиться, шить, разговаривать на своем 
языке, жить самостоятельно, теперь приходится все это восстанавли-
вать. В партии, движения я пока не вовлечена, у меня маленькие дети. 
Но такие организации есть у эскимосов и у чукчей, это сплачивает 
народ, они борются за то, чтобы быть хозяевами на своей земле. 
Правда, в Серениках я мало чувствовала деятельность общества 
«Юпик». Больше разговоров о том, что на разные форумы ездят одни 
и те же люди, а что они делают, результатов мы не видим. 

Если бы у меня была власть, я бы прямо насильственно вводила эс-
кимосский язык в школах для эскимосов в 1–3 классах – один час каж-
дый день. Нужно и в следующих классах обязательно преподавать эс-
кимосский язык как предмет, а не факультативно, до окончания 
школы, потому что без языка нет народа. 

Из интервью с Антониной Александровной Вербицкой, 
1949 г.р., родилась в Наукане, образование высшее, рабо-
тает редактором и корреспондентом эскимосского радио, 
член президиума Ассоциации коренных народов 

Мои предки все родом из Наукана, один отец был приезжий, потом 
он уехал. Мама работала в Красной яранге переводчиком, потом во 
многих местах работала, в том числе в администрации. Я росла в окру-
жении родственников, которые все говорили на родном языке, я по-
шла в школу, совсем не знала русский язык. С 3 по 10 класс я жила 
в интернате, только на каникулы приезжала, потом в институте учи-
лась, трудновато было первое время, когда начала работать. Тогда уже 
были смешанные семьи. Мы жили в основном среди чукчей, приез-
жего населения. 

Эскимосский язык в основном сохраняется в семьях, где есть ба-
бушки, которые плохо знают русский язык. В таких семьях дети хо-
рошо знают эскимосский язык. И в тех поселках, где больше эскимосов 
проживает, например в Чаплино, Сирениках. Когда я училась в школе, 
наш учитель, хотя сам был эскимос, запрещал нам в школе говорить 
на родном языке. В те годы даже факультативно не изучали. Язык 
только в песенно-танцевальных ансамблях сохранялся. Эскимосы все-
гда занимались морзверобойным промыслом и танцами. 

В эскимосском языке есть диалекты, некоторые из которых уже ис-
чезли. Сохранились только чаплинский и науканский. В Провиден-
ском районе преподают чаплинский. В Чукотском, где в основном про-
живают науканцы, вообще нет преподавания в школе, есть только вне-
школьное преподавание (в детских садах, домах творчества). В Прови-
денском районе есть учебники до 8 класса, дальше факультативно. Он 
преподается как отдельный предмет. Иногда преподаватели пытаются 
говорить на родных языках на уроках труда, народных промыслов. По-
ездки и встречи с родственниками на Аляске тоже является стимулом 



ПОЛИТИКА И КУЛЬТУРА В ИНТЕРВЬЮ ЭСКИМОСОВ ЧУКОТКИ  177 

 

в изучении эскимосского языка. Хотя ассимиляция очень сильная. Ин-
терес к своей вере сейчас возрождается, особенно там, где занимаются 
охотой. И дети там тоже интересуются обрядами. 

Сейчас оленеводство развалилось, кормильцами остались морские 
охотники. Власти вынуждены их поддерживать. В начале этого года 
приняли закон о государственном регулировании морского зверобой-
ного промысла, принята программа его развития. Насколько она будет 
претворяться в жизнь, это вопрос, потому что она требует больших 
средств. Остается нерешенной проблемой переработка продуктов 
охоты, снабжение охотников горючим. Иногда охотники вынуждены 
выходить в море на веслах. 

Я думаю, что, если удастся сохранить язык в том виде, как он есть 
сейчас, это хорошо, вряд ли удастся сделать больше. Эскимосов всего 
около 1700 вместе с детьми. Насколько наша культура может сохра-
ниться? Экономическое положение коренного населения за последние 
десять лет, конечно, ухудшилось. Жилье не строится. В села ничего не 
завозится, ни одежда, ни мебель. Люди рады гуманитарной помощи, 
хоть какая-то одежда. Пусть ношеная. А если что-то привезут, то денег 
нет купить. Продукты питания получают в магазинах по спискам, в 
счет зарплаты. Мы в Анадыре еще ничего живем, не то что в сельской 
местности. 

Традиционное хозяйство сохраняется. Рыболовство распределя-
ется по квотам. Какое-то количество бесплатно для коренного населе-
ния, лицензионный лов и промышленная заготовка рыбы и икры. Эс-
кимосское национальное предприятие есть только в Чукотском районе 
в Лаврентия – кооператив «Науках’мит», но там тоже не только эски-
мосы. Есть там еще кооператив «Наукан», где эскимосы и чукчи. При-
шлое население очень мало участвует в этом промысле. Кооперативы 
могли бы вывозить свою продукцию (мясо, кожу, субпродукты), хотя 
бы в окружной центр, но у них нет возможности. В прошлом году ко-
оперативы эти заготовили мясо в леднике, им хватило до весны. А сей-
час из-за того, что совсем продуктов нет, мясо, как только привезут, 
сразу население разбирает. На кита охотятся только коллективно. 
Один может добыть нерпу, лахтака, но и то чаще несколько человек на 
такой лодке. Охотникам недавно ввели государственную компенсацию 
за мясо, они денег не берут, но записывают, сколько мяса они раздали 
населению. Охотятся на морзверя летом. Зимняя охота возможна 
только в Серениках, там открытое море. 

В Наукане охотники добудут кита или другого зверя, а наверх мясо 
и кожу поднимают и разделывают женщины. Я тогда маленькая была, 
нас в это мало вовлекали. Сейчас морзверобойный промысел очень 
престижен, охотники – основные кормильцы, и молодежь стремится 
заниматься охотой. Даже если работают в других местах, все равно 
стремятся участвовать в охоте. Сейчас проводят соревнования на бай-
дарах, вельботах, и участвуют дети с 9–10 лет, это уже точно будущие 
охотники. А с 16 лет уже официально берут в бригады. 



178 Сибирский этнографический сборник. Вып. 11 

Если судить по нормативным актам, можно сказать, что региональ-
ные власти поддерживают морзверобойный промысел. Политические 
перемены последних лет тоже отразились на положении эскимосов. В 
первую очередь это связано с созданием общественных организаций. 
Их представители могут участвовать в работе законодательных орга-
нов. Эскимосы России приняты в международную организацию ICC. 
Это в какой-то степени влияет, хотя наши власти мало на это обращают 
внимания, но и против не высказываются. 

У эскимосов есть своя организации – общество «Юпик». Центр его 
в Провиденском районе, а в других местах эскимосами должны бы ру-
ководить сопредседатели общества. Но в селах почти никакой деятель-
ности нет. В Провиденском районе они активно работают с морзве-
робоями, участвуют в программах наблюдения за морскими живот-
ными. А всем собираться у нас нет возможности. Президент общества 
«Юпик» Айнана Людмила Ивановна, она пользуется большим уваже-
нием и в Анадыре, и в районах, и в международных организациях. 

Я думаю, если бы коренные народы могли пользоваться богат-
ствами своей земли, то жили бы хорошо. Мы эти богатства не видим. 
У нас на это нет права. 

Из интервью с Раисой Михайловной Зотовой, 1963 г.р., 
оба родителя эскимосы, родилась в пос. Провидения, обра-
зование высшее, кандидат медицинских наук. Работала в 
поликлинике и НИЦ «Чукотка» 

В Чаплино сохраняется традиционная культура, там сохраняется 
танцевальная культура, ансамбль есть, но вообще-то танцуют все, друг 
друга подбадривают. Я тоже в школе занималась песнями и танцами. 
Также все охотятся. И дети вовлечены в это. У каждого охотника не-
сколько учеников. В школе у нас был язык только факультативно, 
очень мало часов и только до 3 класса. А наши дети вообще не знают, с 
каждым поколением утрачивается язык. Если что-то менять, язык 
нужно вводить в садике, нужно, чтобы была языковая среда. На Аляске 
детей специально отдают бабушкам, чтобы они знали язык. Здесь в 
училище преподают родные языки. Органы власти оказывают под-
держку преподаванию языка и его изучению, они что-то делают, но 
этого мало. Нужно в это много денег вкладывать. 

Загрязнения в атмосферу просто так не проходят, мы живем на 
вечной мерзлоте, фильтрация происходит очень медленно, все загряз-
нения остаются на поверхности земли, потом это олени поедают, а по-
том мы это мясо едим. И то же самое происходит с морем. Очистки от 
разливов нет, особенно в холодной воде. Бесследно эти загрязнения не 
проходят. Однажды кита привезли, мясо было все загрязнено от 
нефтяных разливов. 

За последние десять лет экономическое положение у всех ухудши-
лось, а эскимосам особенно трудно адаптироваться к этим новым усло-
виям, у них психология другая, коренные привыкли, что им помогают. 
Мы действительно без помощи не выживем. Раньше, правда, жили, но 
сейчас цены поднялись, а заработков нет. Очень мало кто из эскимосов 



ПОЛИТИКА И КУЛЬТУРА В ИНТЕРВЬЮ ЭСКИМОСОВ ЧУКОТКИ  179 

 

занимается традиционными промыслами и нормально живут. Сейчас 
и пришлые охотно употребляют мясо морского зверя. Ведь в селах в 
магазины продукты не завозят. Мясо ведь еще трудно сохранить, 
раньше в бочках хранили, и никто не брал, а теперь опасно. 

У нас есть свои организации, но я недавно приехала, больше знаю 
об ICC. Из-за наших международных контактов стали с нами больше 
считаться. Нужно российскому отделению придать статус междуна-
родной организации, тогда нам будет легче свои проблемы решать. 
Цель этой работы – поднять наш статус, чтобы с эскимосами счита-
лись, хотя нас так мало. Конечно, проблем у нас очень много, начиная 
с языка. Кроме того, нужно нас учить, чтобы были специалисты высо-
кой квалификации во всех отраслях из числа эскимосов. О других об-
щественных организациях мне трудно судить, я недавно приехала. А 
отдельная организация «Юпик» нужна, потому что она будет зани-
маться морзверобоями. 

Я слышала, что принят закон о гарантиях прав коренных народов, 
но я сам закон не читала, мне хочется его почитать. О законодательстве 
люди наши знают мало, но надежды на него возлагают большие. 

Чтобы эскимосы хорошо жили, нужно три «З»: Здоровье, Заня-
тость, Зарплата. 

Из интервью с Елизаветой Алихановной Добриевой, 
1942 г.р., родилась в пос. Наукан, образование среднее спе-
циальное, педагог в клубе, оба родителя эскимосы, фами-
лия и отчество по отчиму, воспитывалась у бабушки и де-
душки 

У нас район чисто сельскохозяйственный, проводили какие-то 
изыскания, немного мрамор добывали, а так никаких промышленных 
работ не ведется, говорят, какие-то запасы есть, но законсервированы, 
может быть, на какой-то крайний случай. Эскимосы в Лаврентия рабо-
тают во всех сферах деятельности: и в народном образовании, и разно-
рабочими, кто какое образование получил, тот там и работает. Муж-
чины работают на разных работах, а на охоту ходят в свое свободное 
время. Кооператив «Наукан» тоже так работает, но для некоторых это 
основная работа. Судя по Лаврентия, морским зверобойным промыс-
лом занимаются только коренные жители – чукчи и эскимосы. Как ис-
ключение Михаил Зеленский, сам он русский, но здесь родился, вырос, 
знает чукотский язык в совершенстве, возглавляет кооператив 
«Наукан». 

Я работаю педагогом в Доме народного творчества в клубе «Ма-
сак». Основан учительницей эскимоской Леоновой. Она уже умерла, 
но мы продолжаем начатое ею дело, проводим всевозможные занятия, 
знакомим с культурой наших предков, как они жили, одевались, чем 
занимались. В РАНО работает Валентина Григорьевна Леонова, ее 
дочь, она разработала программу. Мы взяли некоторые элементы из 
других программ и свое. У нас хорошо программы перекликаются с 
Ханты-Мансийском, много общего. Мы в школе ведем уроки истории 



180 Сибирский этнографический сборник. Вып. 11 

и культуры Чукотки, где рассказываем о жизни предков и язык 
науканских эскимосов преподаем в Доме творчества для детей эскимо-
сов и всех желающих. Ульяна Николаевна Тулягак ведет группу с дет-
ского сада. Она будет с ними заниматься до школы. 

«Масак» – это солнце. Детский клуб, где дети проводят досуг. Они 
учатся песням, танцам национальным. В этом году я вела уроки пред-
ков во втором, третьем и двух четвертых классах. Учащиеся 4 класса и 
4 «А» очень хорошо занимались, им очень нравились эти уроки, они с 
нетерпением ждали, очень активны были. Там учатся не только дети 
коренных жителей, но и дети приезжих. 

Вот регата прошла недавно «Беренгия 99». Но я считаю, что празд-
ник провели скомканно. Сначала планировали три дня, а потом все в 
один день провели, если так проводить праздники для галочки, то 
лучше совсем не проводить, потому что я считаю, что очень много 
средств отпускается, тратится, а многие считают, что не все эти средства 
используются по назначению, а как прикрытие для отмывания денег. 

Применения родному языку почти никакого, все на русском, 
только в узком кругу говорим на родном языке. И если мое поколение 
знает язык, то дети уже нет, уже не заинтересованы изучать, так, от-
дельные слова, фразы, дальше этого не идет. Родной язык мы меньше 
используем дома, а больше в клубе, в ансамбле, когда в магазинах 
встречаемся, разговариваем между собой на родном языке. И я могу с 
уверенностью сказать, что у всех такая ситуация. Мне, например, в 
моей семье не с кем разговаривать на своем языке. 

У нас в школе эскимосский язык вообще не изучается, только чу-
котский. Сейчас язык изучают только в национальных селах – Уэлен, 
Лорино, Энурмино, там обязательно. Учебники эскимосского языка 
есть, но раньше, когда изучали наши языки, сделали ошибку, посчи-
тали, что это диалекты, а на самом деле это отдельные языки наукан-
ских, чаплинских и сирениковских эскимосов. Потом посчитали, что 
за основу нужно взять чаплинский диалект, и на его основе были напи-
саны учебники. Я в 1 классе училась в Наукане, и учил меня Василий 
Иванович Эмрон. Он тоже эскимос. Мы изучали эскимосский язык по 
учебникам на чаплинском диалекте, и он нам переводил, с чаплин-
ского на эскимосский. А в педучилище мы тоже начали изучать этот 
язык, но потом нас перевели в чукотскую группу, так как нас было 
слишком мало и у нас не было учителя. 

Покойная Ирина Андреевна Леонова собирала и записывала очень 
много традиций, обычаев эскимосов. Она также начала записывать 
слова и составлять словарь. Долгие годы этот словарь находился у ее 
дочери, потом мы передали его на Аляску в университет в Фербенксе, 
там есть центр изучения эскимосских языков. Они познакомились с 
ним, пригласили меня в 1995 году для работы над ним. Сейчас опять 
пришло приглашение на его окончательную доработку. Там добавили 
материалы из книги Меновщикова «Язык науканских эскимосов». И 
из других источников. Учительница Автонова И.В. работала в Лорино. 
Она из Наукана. У нее тоже было собрано много материалов. Она 



ПОЛИТИКА И КУЛЬТУРА В ИНТЕРВЬЮ ЭСКИМОСОВ ЧУКОТКИ  181 

 

умерла. Мы со всеми этими материалами знакомили лингвистов из 
Фербенкса. В результате мы должны подготовить словари, эскимос-
ско-русский и эскимосско-английский. Майкл Краус – директор этого 
центра. Он прислал задание собрать названия птиц на науканском 
языке. Потом они планируют собрать названия растений, зверей, ча-
стей тела на разных эскимосских языках. 

И что земля, что море – для наших эскимосов одинаково. И море 
дает нам и мясо, и жир, и топливо, и одежду, и обувь. И есть духи моря, 
духи побережья, духи горы, дома, определенной местности, эскимосы 
отождествляют человека и природу. У них отношение к природе, к 
морю как к равному, одухотворяют это все. Особенно они все соблю-
дают при переездах. Допустим, если мы первый раз приехали на какое-
то место, нужно обязательно покормить духов этого места. 

Дети, конечно, все это узнают от своих родителей, и мы их знако-
мим с этим также на занятиях кружка. И многие дети это знают. У нас, 
у береговых чукчей и эскимосов, культура одна, у детей начатки зна-
ний о культуре уже есть. У детей с возрастом уменьшается интерес к 
таким занятиям, они понимают, что язык изучать трудно. 

Когда открылась связь с Аляской, нас усиленно приглашали на все 
мероприятия. В Провидения администрация старалась помочь, а у нас 
один ответ: это ваши личные поездки. И мы занимаемся как энтузиа-
сты. Только управление образования поддерживает нас, они считают, 
что мы должны заниматься языком, культурой. А администрация нет. 
Окружные власти оказывают поддержку, когда им надо что-то нацио-
нальное показать. Мы в основном на показуху действуем. Есть клуб 
взрослых людей «Етти». Мы встречаемся с разными гостями за чаш-
кой чая, показываем свои национальные танцы, игры. 

Большую роль сыграло то, что переселили Наукан. Люди ком-
пактно жили, языковая среда была. А потом всех по свету разбросали, 
подрезали под корень. А человек без Родины теряется. Они привыкли 
в своей местности жить, трудиться. Здесь им пришлось с другим наро-
дом жить, с другим отношением, это очень тяжело. 

Лучше было бы, чтобы мы не выделялись среди других народов. 
Особенно когда мы вступили в ICC, среди других малочисленных наро-
дов пошли разговоры, что мы выделяемся, отделяемся. Это очень не-
приятно слушать. Я считаю, что каждый народ имеет на это право, но 
в нашей стране нам не стоит выделяться, разрозненно выступать, до-
биваться через организацию коренных народов. Я сначала активно 
включилась в деятельность ассоциации, а потом чувствую, дальше 
слов у нас ничего не идет, нет результатов. Сейчас даже газеты не на 
что выписать, и у нас даже анадырского телевидения нет, если бы 
было, мы бы, может быть, больше могли смотреть. Радио у нас тоже 
нет, в нашем районе все радиоточки сняты. 

У нас конституция, законы есть, но я не знаю, могли ли бы законы 
помочь нашей жизни. Может быть, надо ужесточить выполнение зако-
нов. Может быть, не надо было такую политику вести, что мы коренные. 



182 Сибирский этнографический сборник. Вып. 11 

И если говорят, что все равны перед законом, и если бы это действи-
тельно соблюдалось, может быть, такого бы не было, и было бы лучше. 

Из интервью с Маргаритой Сергеевной Глухих, 1930 г.р., 
родилась в пос. Наукан, образование среднее специальное, 
руководитель ансамбля «Белый парус» и клуба «Етти» 

Родители оба эскимосы, всегда жили в Наукане, и бабушки, де-
душки тоже. Это очень древнее село Наукан, и там всегда жили эски-
мосы. Моя девичья фамилия Младкина, что означает «волнение 
волны». Эта фамилия связана с морем. Мы из рода Ситкунагмит, они 
славились хорошими охотниками. Я знала, что 13 родов. Единственное 
у нас добывание средств существования – это охота. Никакая отрасль 
не развивается, кроме охотничьей. А женщины занимались воспита-
нием детей, шили одежду. Раньше вообще очень мало завозили това-
ров. Все шили национальную одежду – кухлянки, торбаза, полог в 
ярангу из оленьей шкуры. Вот так и жили. Мы часто вспоминаем. Во-
обще-то все женщины в Наукане славились как прекрасные мастера 
прикладного искусства, они все умели шить, шили на всю семью. А в 
свободное время охотники занимались резьбой по кости. Все умели де-
лать из кости изделия. У нас вышли такие прекрасные мастера: Ем-
рыпкаин, Хухытан. 

В Наукане одни эскимосы жили, так же и в Ратманова, но там очень 
мало, наверное, 10 семей, потом они переехали в Наукан. Я сюда при-
ехала в 1959 году, уже не было Наукана. И мы сейчас все жалеем, по-
чему Наукан убрали. Ведь в таком же положении малый Диамид, ведь 
там же тоже гористое место, но там до сих пор живут эскимосы. У нас 
до 1946 года свободный въезд был, они каждый год приезжали, и наши 
ездили, устраивали танцы. У них диалект другой, но мы их понимаем. 

25 лет назад у нас создан клуб «Етти», это по-чукотски значит 
«Здравствуй». Наш девиз – «Любите и уважайте традиции, нравы, 
обычаи коренных народов Чукотки, несите их в массы, передавайте из 
поколения в поколение!». Наш клуб пропагандирует национальную 
пищу, устраиваем дегустации, конкурсы мастериц, кто лучше всех 
камлейку сошьет. Ансамбль «Белый парус» существует уже с 1958 года. 
А я, когда приехала в 1959 году, я уже взяла эстафету. Название всегда 
такое было, может быть, это связано с тем, что это были охотники, они 
в свободное время танцевали, поэтому решили назвать «Белый парус». 

Наукан – очень труднодоступное село, свободное время там отда-
вали именно пению и танцам. Во время праздника кита каждая бри-
гада устраивала танцы. Когда я росла, все танцевали, когда погоды не 
было. Ведь не было ни телефона, ни радио, но услышишь, один раз 
кто-то в бубен ударил – надо собираться. Никто не звал, бьют по яряру 
(по-чукотски), значит, начинаются танцы, и все шли. Бубен – саип по-
эскимосски. В «Белом парусе» есть целые семьи, где танцуют все, и ро-
дители, и дети. Многие семьи у нас сохраняют семейные танцевальные 
традиции. В некоторых семьях, даже науканских, не умели дети танце-
вать, но потом научатся, хорошо, что их родители приводят. Ансамбль 
привлекает, потому что ведь танцы – это вся радость наша. Хотя и 



ПОЛИТИКА И КУЛЬТУРА В ИНТЕРВЬЮ ЭСКИМОСОВ ЧУКОТКИ  183 

 

тяжело нам живется, но, когда танцуешь, все забываешь. Сейчас 16 де-
тей учатся танцевать, я еще и чаепития им устраиваю, игры; или 
фильмы детские им показываю, детей это привлекает. Их привлекает 
также, что я их и шить учу. 

У эскимосов есть своя вера – языческая. Пожилые это сохраняют, 
а молодые мало знают. Эскимосы воспринимают мир в целом, хотя 
есть и обряды, связанные с морем, в нашей семье есть семейный празд-
ник – летом, отмечали всегда на берегу моря, духов кормили, просили 
у них погоду хорошую, просили их помочь. Мы всегда это делаем. Если 
бы я в Наукан поехала, я бы там духов покормила. Наши дети знают 
обряды и соблюдают их. А органы власти не оказывают этому никакой 
поддержки, они, наверное, не знают, это мы только знаем. Маленькие 
очень быстро воспринимают, даже петь могут на родном языке. Их тя-
жело учить танцу, когда они не знают языка. 

Международные контакты для нас полезны, они гуманитарную по-
мощь посылают нам. Раньше больше встречались, обсуждали вопросы 
сложные нашей жизни, за последнее время что-то заглохло. Особенно 
оторванность ощущается в нашем Чукотском районе. Может быть, в 
Провиденском районе это больше развито. 

Из интервью с Валентиной Григорьевной Леоновой, 
1961 г.р., родилась в с. Нунямо, мама была эскимоска, а 
папа – русский. Она и ее предки жили в Наукане, образова-
ние высшее, методист по национальным программам в 
районном отделе образования 

В управлении образования сейчас такое направление, чтобы детей 
обучать морзверобойному промыслу, даже есть планы создать здесь 
такое профессиональное обучение. Мама была очень заинтересована в 
сохранении эскимосской культуры, многое собирала, начала писать 
словарь, записывали технологии, рецепты, она очень переживала из-
за того, что многое утрачивается. Даже сама работа педагога в наших 
школах немыслима без краеведческого материала. В Доме культуры 
мама организовала детский клуб «Масак», они много с детьми зани-
мались эскимосской культурой. Потом мы эту работу продолжили в 
интернате. Мы проводили различные обряды, чтобы детям это пока-
зать. В школе я вела танцевальный кружок. В округе был объявлен 
конкурс на работу на родном языке, мне предложили, и я написала ра-
боту о Наукане, но моя работа была единственной, и конкурс не состо-
ялся. Я записала в нее беседы со многими науканцами. 

Окружные органы власти выделяют какие-то средства на развитие 
морзверобойного промысла, на снаряжение. Хотя охотятся в основном 
на своих лодках. Охотники мясо раздают бесплатно, и население к 
этому привыкло, а может быть, если бы мясо покупали, то были бы 
средства на развитие промысла. Кооперативу «Наукан», чтобы создать 
какую-то переработку, нужны средства, а их нет. В образовании сейчас 
большое внимание уделяется национальному образованию, перед 
нашим отделом сейчас стоит задача сделать профессиональное 



184 Сибирский этнографический сборник. Вып. 11 

образование, чтобы получали профессию охотника на морзверя. Но от 
округа нам в этом практически никакой помощи нет, поэтому у нас нет 
материально-технической базы. Но мы к этому стремимся. Мы все де-
лаем сами с охотниками, но у нас пока нет оружия, снаряжения. Мы 
надеемся на помощь окружных властей. Пока мы работаем в контакте 
с кооперативами морзверобоев. Дети уже и сейчас работают в кружках, 
например в Лорино круглый год. А в Лаврентия летом занимаются, 
дети закреплены за кооперативами. Их даже уже на охоту берут. В 
Уэлене тоже такой кружок есть. Там с ними охотовед занимается. Дети 
с 13–14 лет уже выходят в море, а до этого занимаются на берегу. Ко-
личество детей, которые занимаются в этих кружках, почти не меня-
ется, интерес детей сохраняется. Таким образом, основа для профобра-
зования уже создана. Дети, которые занимаются в кружках, за редким 
исключением, чукчи и эскимосы. В Лорино было два мальчика рус-
ских, они после школы стали работать охотниками. В этих кружках мо-
гут любые дети заниматься, но естественно так сказывается, что в ос-
новном это чукчи и эскимосы. Я как методист была в Лорино и встре-
чалась с этими детьми, они воспринимают это естественно, это для них 
жизнь. Они понимают, что это будет их когда-то кормить. 

Правда, у нас есть ансамбль «Белый парус», вот он способствует со-
хранению нашей культуры. Это единственное место, где мы свободно 
говорим на родном языке. А клуб «Етти» играет больше образователь-
ную роль, там встречи бывают, когда кто-нибудь приезжает. Кроме 
того, и в ансамбле, и в клубе у нас появляется какая-то общность. 

Из интервью с Олегом Алихановичем Добриевым, 
1961 г.р., родился в Лаврентия, образование среднее техни-
ческое, руководитель кооператива «Науках’мит», рабо-
тает на заправочной станции 

Мать эскимоска, а по отцовской линии были и ингуши, мой дед 
приехал сюда. Я отца плохо помню. Родители раньше жили в Наукане. 
Все занимались охотой. Отец нас всегда брал с собой на охоту. У меня 
жена русская, у меня от первой жены двое детей – два мальчика, они 
эскимосы, я их постоянно беру на охоту и рыбалку. 

Идея нашего кооператива появилась в 1992 году у Ивановой Зои 
Сергеевны. Она создала ассоциацию эскимосов и наше предприятие от 
ассоциации. Мы отдельно существуем от кооператива «Наукан», но ра-
ботаем вместе. По штатному расписанию у меня 14 человек. Лодки 
свои личные. Кооперативные только два «Бурана» и вельбот. Сейчас 
округ помогает, спецодежду, рацию выделил, вельбот новый, второй 
год начали снабжать бензином. Мы мясо сдаем через центр социаль-
ного обеспечения и раздаем населению. Чистых денег мы совсем не 
получаем. Наша цель – добыть питание, у нас у всех еще есть основная 
работа. В первую очередь мясо раздаем старикам, потом охотники, по-
том берет население. Иногда даже двух китов приходится добывать, 
чтобы мяса хватило. В основном у нас молодежь работает, остался 
один наставник – Анкаун, еще Альпыргин Боря, к нему подходит. Они, 
не дай бог, уйдут, мы одни останемся, одна молодежь. 



ПОЛИТИКА И КУЛЬТУРА В ИНТЕРВЬЮ ЭСКИМОСОВ ЧУКОТКИ  185 

 

На охоте все ориентируются по поведению кита, с моржами слож-
нее, они более беспорядочно плавают, но они быстрее на поверхность 
выходят. Обычно ходят четыре-пять лодок и два вельбота, два коопе-
ратива вместе ходят на охоту. У нас всегда одинаково мясо распределя-
ется, мы только для отчета записываем, но с людей ничего не берем. 
Обряды надо совершать и до охоты, и после. У нас сейчас молодежь не 
делает. Просим наставника, на первого кита всегда делаем. В прин-
ципе, один старик делает. 

Раньше в ките все использовалось, например, в Лорино была жи-
ротопка, жир отправляли на материк, а сейчас его некуда девать, вы-
брасывается лишний жир. Но это все равно со временем не пропадает, 
птицы съедают, безотходное производство в природе. У нас кожа не 
остается, все забирают. В Лорино больше китов берут – 50–60, а наш 
кооператив шесть заказал, Наукан – 15. Охота начинается, как лед ухо-
дит в середине июня. Семьи тоже участвуют в разделке, заготовке. 
Мясо заготавливает каждая семья, сколько нужно. Дети тоже ездят. 
Для них это очень привлекательно, они все время спрашивают, когда 
пойдем на охоту. Охотником, конечно, престижно быть. Охотник сам 
себя обеспечивает мясом, ведь у нас очень много безработных, тех, кто 
вообще не имеет денег. Охотой могут и русские заниматься, если хотят, 
мы никому не отказываем, но у нас здесь таких нет, участвуют все же 
больше чукчи и эскимосы. 

Я слышал, что власти сейчас поворачиваются к нам, новый закон 
принят, сейчас нас освободили от налогов. От федеральных органов 
власти мы ничего не получаем, во всяком случае, не знаем. 

Я эскимосского языка не знаю, на охоте понимаю чукотский. На 
охоте все имеет чукотские имена, этими словами можно все кратко ска-
зать. Наши многие понимают язык, но не могут разговаривать. В се-
мьях редко говорят на родном языке. Дети не у всех понимают. По об-
разу жизни я ощущаю себя эскимосом, для меня, конечно, важно было 
бы знать свободно свой язык. Религия наша только стариками сохра-
нялась, в Наукане это знали. Мы это тоже потихоньку перенимаем. 
Дети, подростки это еще не понимают, со временем это до них дойдет. 

Нужно специальное законодательство для коренных народов, по-
тому что у приезжих всякие доплаты есть, а у нас нет. И это, конечно, 
не по 200 рублей, которые округ сейчас выделил, а полноценно запла-
тить тем, кто здесь работал и никуда не собирается уезжать. 

Из интервью с Анатолием Напаюком, 1953 г.р., родился 
в Наукане, работет на заправочной станции, образование 
неполное среднее специальное, мать – чукчанка, отец – эс-
кимос 

Отец был охотником, мотористом на вельботе, а мать дома. У меня 
жена чукчанка, учительница. Дети в школе учатся, младшей три года. 
Дочь старшая уже выбрала национальность – она эскимоска. 

За последние десять лет положение семей коренных жителей ухуд-
шилось, и моей семьи тоже, из-за нестабильной выплаты зарплат. Все 



186 Сибирский этнографический сборник. Вып. 11 

свободное время я занимаюсь рыбалкой и охотой. И от этих занятий я 
больше получаю отдачи, этим содержу семью. Я научился потихоньку 
у местных охотников. Мой сын ездит со мной на рыбалку, иногда не 
хочет, иногда с удовольствием. Мне кажется, он, когда вырастет, будет 
этим заниматься. Жена и дочь ходят в тундру за растениями, ягодами. 
Сейчас и приезжие этим занимаются, нужда заставляет. Охотятся они 
на уток, гусей. На морзверя – только чукчи и эскимосы. Молодые сей-
час тоже очень интересуются охотой. Китов сейчас много добывают, но 
все равно не хватает, у нас нет больших холодильников. На зиму не мо-
жем китовое мясо заготовить. Гренландского кита еще ни разу не до-
бывали, хотя квоту получили. У нас для этого снаряжения нет, его 
трудно добыть. Для рыболовства используют сети, сами плетут из лески. 
На охоте в основном используют ружья, сейчас появились гарпунные 
пушки. Охотником может стать любой, кто хочет. Учатся уже в море. 

На эскимосском языке я в детстве разговаривал, русского не знал, 
а потом в интернате забыл. Сейчас понемногу вспоминаю. Эскимос-
ский язык сейчас в семьях сохраняется, охотники в основном по-чукот-
ски разговаривают. В Лорино многие знают язык, а дети уже только на 
русском, они эскимосский язык только понимают, но не говорят. Мне 
кажется, никогда не запрещали родной язык. Но и не поощряется. У 
нас в Лорино язык не изучают, только в Провиденском районе. В Лав-
рентия не в школе преподают, а в Доме творчества. 

И для занятий промыслом организация нужна, но никто за это не 
берется, нужно хорошего организатора. Мы хотели создать организа-
цию по пошиву национальной одежды, но я не смог, не умею. А другие 
не хотят или не могут. Средств нет. Охотников организует КСП (быв-
ший совхоз) Лоринский. 

Из интервью с Софьей Ивановной Домбровской, 
1940 г.р., родилась в Чаплино, образование среднее специ-
альное (педучилище), пенсионерка 

Всю жизнь работала в школе. Родители жили сначала в Старом Ча-
плино, сюда переехали в 1954 году. Родители оба эскимосы, дед был 
морским охотником. Отец сначала тоже был охотником, а потом рабо-
тал партийным работником до пенсии. Мама работала в колхозе, потом 
была домохозяйкой, детей было четверо. В Чаплино ничего не растет, 
питались в основном дарами моря, но кита я только в Лорино увидела. 

Эскимосы почти все занимаются охотой и рыбалкой, мы теперь 
только этим и питаемся. В совхозе в основном чукчи занимаются охо-
той, у нас здесь чукотский поселок. Детей берут в море, приучают к 
охоте, они учатся на байдарах ходить с 12–13 лет. Дети этим с удоволь-
ствием занимаются, у них есть желание стать охотниками. Приезжие 
только рыбачат для семьи, а морзверобойным промыслом не занима-
ются. 

Я языком свободно владею, разговаривая в основном с сестрами, с 
детьми. Я говорю на чаплинском диалекте, но могу и с науканскими 
разговаривать. В Чаплино язык преподается, там больше язык сохра-
няется. В Лорино эскимосы между собой только разговаривают. У 



ПОЛИТИКА И КУЛЬТУРА В ИНТЕРВЬЮ ЭСКИМОСОВ ЧУКОТКИ  187 

 

меня внуки лучше знают язык, чем дети. В школе только чукотский 
язык преподается. 

Чтобы жизнь наша стала лучше, надо самим все решать. А разви-
тие промышленности и традиционного хозяйства нужно параллельно 
вести, я не отделяю эскимосов от другого населения. Если всему насе-
лению будет хорошо, то и нам. Эскимосы должны во всех отраслях 
быть, не только в традиционных. 

Из интервью с Александром Григорьевичем Рахтыльку-
ном, 1957 г.р., родился в Серениках, образование среднее спе-
циальное, окончил Магаданский политехнический техни-
кум, работает слесарем по ремонту и эксплуатации ав-
тотракторного парка 

Я не помню, когда начал ходить в море, только начинал себя осо-
знавать, видеть море вокруг, меня брали, говорят, с 3–4 лет, так как я 
был самый старший из внуков. Хорошо помню, под парусом ходили на 
охоту на гренландского кита. Мне было лет пять. Управлял мой дед. 
Грандиозное зрелище, я наблюдал с кормовой части. Я хорошо помню, 
как наблюдал громадный хвост, уходящий в воду. В кита стреляли из 
противотанкового ружья. А в повседневной охоте на моржа я посто-
янно с дедом был, со старшего ясельного возраста и до конца 10 класса. 

К традиционным занятиям мы вернулись из-за тяжелых условий 
жизни, а не лучше ли было бы вообще их не забрасывать. Но если за-
ниматься одной рыбалкой, не проживешь. Нужно больше охотиться на 
морского зверя и иметь лучшее снаряжение. Кроме того, у нас холо-
дильников нет и мясо пропадает, а если бы можно было добывать и 
хранить, а потом вывозить на продажу, то этим можно было бы жить. 
А ведь мы без морзверобойного промысла не выживем. У нас всегда 
вся пища своя была, мы не зависели от того, привезут продукты или 
нет. Наши родители все охотники были, все хорошо язык свой знали, 
у каждого была личная песня. Я хорошо язык знаю, потому что жил с 
дедом. А мои ровесники уже плохо знают. А родной язык очень важен, 
особенно на охоте. Ведь на эскимосском можно за секунду сказать то, 
что на русском потребует времени, из-за этого может даже несчастный 
случай произойти. 

Из интервью с Анатолием Матвеевичем Анкатаги-
ным. В настоящее время безработный. Работал охотни-
ком, потом инспектором в «Беренгии». 1948 г.р. Учился в 
Старом и Новом Чаплино, в Провидения, потом в Магадане 
четыре года в политехникуме, стал механиком сельского 
лесного хозяйства. Родители эскимосы 

Я родился в Лаврентия, в несколько месяцев меня привезли в с. Ча-
плино, а потом весь поселок сюда перевели. Все взрослые мужчины от-
рицательно относились к этому. У нас там было исконное националь-
ное промысловое место, а это бухта, где никогда не селились береговые 
люди. Мертвая бухта. На охоту ездить минимум 20 км и зимой и летом. 
В связи с переселением много проблем возникло: дорога на охоту 



188 Сибирский этнографический сборник. Вып. 11 

много времени отнимает, на этих участках с жильем очень плохо. С до-
ставкой добычи тоже проблема: мясо портилось и его выбрасывали – 
это был моральный удар по охотникам. 

Охота для меня – это моя жизнь. Когда была звероферма, добычу 
отвозили на склад, но часть оставляли себе и делили между охотни-
ками, другим людям давали бесплатно. Теперь звероферма закрыта. 
Мясо употребляет только население, но отделение Национальной ассо-
циации сельхозпроизводителей продает мясо дорого, записывает за 
людьми, кто сколько взял. Незнание языка сказывается и на охоте, ведь 
все названия на родном языке. На охоте можно одним словом на эски-
мосском то сказать, что по-русски потребует 10 слов, бывает и наоборот. 

Из интервью с Юрием Владимировичем Ятта, охот-
ник-морзверобой, родился в Новом Чаплино в 1961 г., рабо-
тает в море уже 16 лет 

Учился я в Провидения, закончил отделение механизации в СПТУ, 
четыре года отработал на электростанции, затем уволился и перешел 
в охотники. По судовой части я был лет 12 стрелком, сейчас уже четыре 
года звеньевой, под началом у меня пять человек. Родители – эскимосы. 

В Старом Чаплино – Уназике – старые люди рассказывали, жили 
очень хорошо. Там постоянно зверь есть, а тут надо искать его, уходить 
далеко. Когда зверя нет, мы его ищем вплоть до Аракамчечена вес-
ной – километров сто и больше. Когда лед проносной, там бывает 
зверь среди льда – лахтаки, моржи, их в основном бьем. Из сытного 
места наши были переселены сюда вглубь, в этот мешок. Даже зимой 
отсюда надо на кромку идти далеко – 15–20 километров. На снегохо-
дах, на собачьих упряжках охотники туда ездят. Зимой у меня карабин 
только, достаточно, чтобы добыть нерпу, лахтака, в крайнем случае – 
моржа. Сейчас одного-двух добыл, и хватает, это раньше мы сотнями 
били для зверофермы, людям порой недоставало, а теперь мясо лежит. 
Охотпромысел для меня, во-первых, работа, во-вторых, жизнь. Сейчас 
в основном из-за нехватки горючего стоим. Бензин сегодня привезли, 
завтра пойдем на серого кита. Весной были гренландские киты, но для 
нас проблема их вытаскивать. В бухте живем, припай далеко нахо-
дится, из-за этого не бьем гренландского. 

Из интервью с Глебом Александровичем Наказиком, 
1941 г.р., учитель Новочаплинской средней школы, родился 
в Старом Чаплино, в Уназике. Родители эскимосы, отец 
был охотником и рыбаком. Мать работала в колхозе 

Новое Чаплино возникло силовым путем, было укрупнение хо-
зяйств. И мы попали в каменный мешок, здесь была территория оле-
неводов, пастбища, а нас сюда в 1958 году переселили. Женат был на 
эскимоске, она умерла. Я не жалею, что стал учителем, пошел по сто-
пам моего дяди Майны, он был первым эскимосским учителем. Тут те-
перь много моих учеников работает. Из традиционных видов хозяй-
ствования остались в основном охота и рыбалка, когда есть условия, в 
основном бензин, летом бьют зверя, можно выжить. Зимой сложнее. 
Собирательство сейчас слабо развито. Технологии заготовки 



ПОЛИТИКА И КУЛЬТУРА В ИНТЕРВЬЮ ЭСКИМОСОВ ЧУКОТКИ  189 

 

утрачены. Пошив национальной одежды сохраняется однобоко – в 
школе, как пошив сувениров. Да и тапочки, и торбаза иногда шьют не 
традиционно. Кроме того, надо учить шить и камлейки, и обычную 
одежду. Для обучения традиционным промыслам не хватает материа-
лов. Я хотел учить делать куврак – сеть на нерпу для весенней охоты. 
Но в этом году не хватило материала, чтобы плести сеть. Кроме того, 
нужно больше внимания уделять в школе обучению необходимым тру-
довым навыкам, например откапыванию себя, окон от снега, умению 
ориентироваться в плохую погоду. В традиционных промыслах очень 
важно знать эскимосский язык. Одним эскимосским словом можно 
многое объяснить. Например, аксивук, что означает повернуть нос 
байдары, лодки веслом. Так легче сказать, чем по-русски объяснять. 
Также нужно готовить к тому, что в море может случиться шторм или 
другое ЧП. 

Традиционные промыслы у нас развиты недостаточно, многое из 
продуктов охоты пропадает. Раньше из шкур самок моржа готовили 
стенки для байдары, сейчас этого нет, используют вельботы, лодки ме-
таллические. Раньше кости, особенно китовые ребра, использовали на 
растопку. Вместо моржового клыка мастера использовали самые плот-
ные кости. Когда я начинал работать, старик Тагрувье вел косторезный 
кружок. Но это все свернулось, потому что клыка не стало, его стали 
сдавать государству, а косторезное производство сконцентрировалось 
в одном месте – Уэлене, а на побережье стало чахнуть. А раньше здесь 
каждый второй резал. Конечно, традиционные промыслы должны со-
храняться: охота, косторезный промысел, пошив, хотя бы сувениров. А 
старшее поколение живет в основном тем, что передают свои знания 
молодым. 

В школе сейчас преподается эскимосский язык, дети, особенно в 
младших классах, с увлечением занимаются. Для нашей молодежи, де-
тей важны контакты с о. Св. Лаврентия, там речь чище, контакты с 
ними помогают. Главное – уши открылись, это эскимосское выраже-
ние, чтобы они могли узнавать, в сплошной речи выделять слова. 

Из интервью с Сергеем Михайловичем Рентиным, с. Но-
вое Чаплино, 1960 г.р. Родился в Пловере, около Проведения. 
Образование среднее, кроме того, закончил в Магадане 
курсы судоводителей. Женат, жена – чукчанка из Усть-Бе-
лой, трое детей 

Я работал до 97-го года охотником в совхозе «Новая жизнь», а за-
тем в парке «Беренгия» в должности государственного инспектора. 
Охотиться и рыбачить для меня очень важно. Я могу собак содержать 
только за счет моржового, китового, нерпичьего мяса. Шкуры нужны 
на одежду. Еще мы растения собираем. Иначе мне семью не прокор-
мить. Охотой не все занимаются, не у всех есть возможность. В Чап-
лино возможности и для охоты, и для сбора дикоросов. Но многие не 
имеют оружия, лодок, горючего. Если бы все это было, то и охотников 
бы было больше. 



190 Сибирский этнографический сборник. Вып. 11 

Выводы 
Записанные интервью и наблюдения, которые я могла сделать в те-

чение месяца работы на Чукотке в 1999 г., позволяют показать некото-
рые представления людей о своей культуре и возможностях ее разви-
тия. Полагаю, что о многих вопросах они задумывались во время 
наших бесед, тем более о политической ситуации и законах. Люди 
больше интересовались ежедневными делами, промыслами, пищей, 
танцами. Вместе с тем зависимость эскимосов от природных ресурсов 
и доступа к ним, укорененность их образа жизни в природу и локаль-
ность выработали у людей умение анализировать и принимать реше-
ние. Для них очевидна роль эскимосского языка: «А родной язык 
очень важен, особенно на охоте. Ведь на эскимосском можно за секунду 
сказать то, что на русском потребует времени, из-за этого может даже 
несчастный случай произойти». Они подчеркивали, что охота – это их 
жизнь, и важно ее правильно организовать. А танцы создают радость, и 
поэтому они так много танцуют. Эскимосы – сравнительно малочислен-
ный народ в России, и для них очень важны длительно существующие 
связи с другими группами инуитов, особенно через пролив. 1990-е гг. 
были для них сложными, во многом из-за фактического отсутствия про-
думанной социальной политики. Создание организаций на междуна-
родном, федеральном и местном уровнях, принятие новых законов да-
вали людям надежду. Но главное, что составляло их жизнь и жизнь их 
детей и внуков, – это охота и танцы, это и их идентичность, и их мир. 

 
СПИСОК ИСТОЧНИКОВ И ЛИТЕРАТУРЫ 

 
Ачиргина Т. Родной язык в жизни коренных народов Чукотки // 

Мир коренных народов. 2000. № 3. С. 57–59. 
Богословская Л.С. Будут ли жить эскимосы на Чукотке в третьем 

тысячелетии // Мир коренных народов. 2000. № 3. С. 54–56. 
Богословская Л.С., Крупник И.И. Традиционный морской промы-

сел Чукотки на рубеже веков. Смена поколений // Тропою Богораза. 
Научные и литературные материалы / сост. и науч. ред. Л.С. Богослов-
ская, В.С. Кривощёков, И.И. Крупник. М.: Институт наследия – ГЕОС, 
2008. С. 166–174. (Труды ЧФ СВКНИИ ДВО РАН. Вып. 10). 

Гирц К. Интерпретация культур. М.: РОСПЭН, 2004. 
Днепровский К.А., Шокарев С.Ю. Легендарный эскимосский посе-

лок Наукан в составе номинации в Список всемирного наследия ЮНЕ-
СКО // Журнал Института наследия. 2019. № 2 (17). URL: http:// 
nasledie-journal.ru/ru/journals/288.html. 

Коломиец О.П. Этническая экономика и предпринимательство на 
Чукотке // Прибыль не ради прибыли? Экономические практики ко-
ренных народов Севера России в условиях рынка / отв. ред. Е.А. Пив-
нева. М.; СПб.: Нестор-История, 2021. С. 22–61. 

Крупник И.И., Богословская Л.С., Альпыргин Б.И., Добриева Е.А. 
Науканский «ледовый словарь»: к реконструкции ледового 



ПОЛИТИКА И КУЛЬТУРА В ИНТЕРВЬЮ ЭСКИМОСОВ ЧУКОТКИ  191 

 

культурного ландшафта // Acta Linguistica Petropolitana. Труды Инсти-
тута лингвистических исследований. Vol. IX. Рart 3. 2013. С. 167–187. 

Леонова В.Г. Память о Наукане // Тропою Богораза. Научные и ли-
тературные материалы. М.: Институт наследия – ГЕОС, 2008. С. 156–
165. (Труды ЧФ СВКНИИ ДВО РАН. Вып. 10). 

Лопуленко Н.А. Эскимосы // Народы Северо-Востока Сибири / отв. 
ред. Е.П. Батьянова, В.А. Тураев. М.: Наука, 2010. С. 583–635. 

Моргунова-Швальбе Д.Н. Языковая адаптация на примере эски-
мосов-юпик с. Новое Чаплино, 1998–2018 гг. (выбор языка и языковое 
переключение) // Прикладная этнология Чукотки: народные знания, 
музеи, культурное наследие / отв. ред. О.П. Коломиец, И.И. Крупник. 
М.: PressPass, 2020. С. 95–119. 

Мымрин Н.И. Зверобои Чукотки – наблюдатели природы // При-
кладная этнология Чукотки: народные знания, музеи, культурное 
наследие / отв. ред. О.П. Коломиец, И.И. Крупник. М.: PressPass, 2020. 
С. 58–73. 

Нильсен Б. Эскимосские морские зверобои Чукотки и смена поли-
тических режимов в России // Этнографическое обозрение. 2007. № 6. 
С. 156–170. 

Рыжакова С.И., Сироткина И.Е. Performance studies: концепция и 
исследовательские подходы // Обсерватория культуры. 2016. Т. 13. 
№ 6. С. 726–735. 

Kozlov A., Zdor E. Whaling Products as Element of Indigenous Diet in 
Chukotka // Anthropology of East Europe Review. 2013. Vol. 17. No. 1. 
Р. 127–138. 

Sillanpää L. Awakening Siberia. From Marginalization to Self-
Determination: The Small Indigenous Nations of Northern Russia on the 
Eve of the Millennium. Helsinki: University of Helsinki, 2008. 

 
 



 

МАРКЕРЫ И СИМВОЛЫ 
ЭТНИЧЕСКОЙ ИДЕНТИЧНОСТИ 

 

 

Миссонова Людмила Ивановна 

ЭТНОНИМИЯ КАК ИСТОРИЧЕСКИЙ ИСТОЧНИК 
ДЛЯ ОПРЕДЕЛЕНИЯ ГРУППОВОЙ 

ИДЕНТИЧНОСТИ В ТИХООКЕАНСКОМ 
РЕГИОНЕ 

 
Тема этимологии этнонимов пограничных территорий Дальнего 

Востока в XXI в. оказалась крайне востребованной самой жизнью ко-
ренных малочисленных народов Севера1. Несколько статей владиво-
стокских исследователей выявили актуальность этой проблематики, 
что привело, в частности, к обсуждению вопросов, поднятых в публи-
кациях А.Ф. Старцева «Классификация и этимология этнонимов оро-
ков Сахалина в отечественной литературе» и «Нерешенные проблемы 
этнонимии ороков Сахалина в трудах российских и зарубежных иссле-
дователей», посвященных проблемам этнонимии ороков Сахалина2. 

Прочтение этих статей приводит сразу к нескольким выводам: 
1. Заниматься этимологией этнонимов можно только гипотетиче-

ски; ученые должны понимать, что каждое новое исследование, 
вполне вероятно, будет вносить дополнения, способные скорректиро-
вать или совершенно изменить первоначальные предположения, 
сформулированные в тот или иной период времени. 

2. Полностью раз и навсегда решить исследовательские проблемы 
в области этнонимии не видится возможным, поэтому такая поста-
новка задачи сама по себе неразумна. 

3. Любое построение каких-либо лингвистических схем для этимо-
логического анализа этнонима нелингвистами, не владеющими про-
фессиональными знаниями о строении конкретного языка (или группы 
языков), будет некорректным; гипотетические данные этногенеза или 

 
1 Первая публикация автора по этой теме состоялась в журнале «Этнографиче-

ское обозрение» (см.: Арутюнов, Миссонова 2022). 
2 Прежде всего см.: Старцев 2018, 2020. 



ЭТНОНИМИЯ КАК ИСТОРИЧЕСКИЙ ИСТОЧНИК  193 

 

мифологические материалы фольклора не могут служить безусловным 
основанием для лингвистического анализа этнонимов. 

4. С большой осторожностью следует сопоставлять этнонимы на ла-
тинице и кириллице, нужно учитывать их первоначальное написание. 

5. Необходимо помнить, что самоназвания зачастую устанавлива-
лись тогда, когда письменности у народов (в данном случае Тихоокеан-
ского региона) еще не было, а следовательно, разночтения неизбежны. 

6. Важно различать этнонимы, записанные переписчиками, чи-
новниками, этнографами, лингвистами и людьми, владеющими язы-
ком с детства (среди последних также могут быть разночтения, что объ-
ясняется своеобразием диалектов и зачастую естественным отсутствием 
теоретического знания грамматики родного бесписьменного языка). 

7. Каждый этноним служит выражением групповой идентично-
сти – это относится как к историческим, так и к современным этнони-
мам, только задачи самоопределения разные; этнонимия интересна не 
только с лингвистической или этимологической позиций (что абсо-
лютно закономерно для лингвистов). 

8. Процессы развития самих этнонимов и их воздействия на груп-
повую идентичность остаются актуальны для этнологических и соци-
ально-антропологических исследований и в XXI в.; нельзя рассматри-
вать вопросы этнонимии отдельного, как бы вырезанного из культур-
ного ландшафта народа, необходимо сопоставление с материалами по 
соседствующим с ним индигенным общностям, в данном случае Тихо-
океанского региона: некоторым тунгусо-маньчжурским народам, нив-
хам и айнам. 

Сама история исследования сахалинской этнонимии ставит сего-
дня новые жизненные вопросы. Рассматривать культуру айнов и 
нивхов отдельно от культуры тунгусо-маньчжурских этнических общ-
ностей островного пространства региона в настоящее время не совсем 
корректно. Существуют артефакты, которые однозначно атрибутиро-
вать тому или иному коренному народу островов не представляется 
возможным и не имеет смысла. Так как территория обитания предков 
была единой, то она осваивалась на протяжении многих поколений в 
одинаковых для всех этнических общностей географических и клима-
тических условиях. В таких условиях использование разными наро-
дами схожих понятий для описания предметов/явлений вполне ло-
гично. При этом, поскольку территория Сахалина (и соседних остро-
вов) достаточно обширна, представители разных общностей могли ве-
сти свое хозяйство, не мешая друг другу. Занимаемые ими экологиче-
ские ниши могли соприкасаться и пересекаться (образуя трансгранич-
ные ниши), и все это находило отражение в бытовавшей лексике. Пе-
рекрестное восприятие смыслового содержания лексических единиц 
(изнутри и извне) в сложном межэтническом пространстве приводит к 
естественным проблемам в изучении этнонимов. 

Самоназвания народов Тихоокеанского региона издавна интересо-
вали ученых и путешественников. Так, говоря о роли Л.И. Шренка в 



194 Сибирский этнографический сборник. Вып. 11 

исследовании в XVIII в. Приамурья, Приморья и Сахалина, Ю.А. Сем 
указал: «...большое внимание Л.И. Шренк в своей работе обращает на 
этнонимику, название народов. Он ввел в научный оборот многие та-
кие названия. По мере своих сил и возможностей он попытался дать 
им трактовку. Вот лишь некоторые из них, которые используются до 
настоящего времени в трудах ученых: хэчже най ‘живущие книзу 
люди’; мангуны – мангу ‘Амур’ + ны/ни ‘люди’ – ‘Амурские люди’; ла-
мука – ламу + ка ‘жители’ = ‘приморские жители’; Дондон най ‘Жи-
тели, люди из селения Дондон’; попытался связать слово XVII в. 
“натки” с названием най ‘человек, люди’» (Сем 2003: 90). 

А сам Л.И. Шренк отмечал: «Хотя они сами и не называютъ себя 
этимъ именемъ, но най по-гольдски значитъ “люди”, причем слово это 
связывается съ именемъ какой-либо отдѣльной мѣстности для обозна-
ченiя ея жителей. Кромѣ того, посреди гольдской области есть сравни-
тельно большое селенiе, носящее названiе “Найхе”; но существуетъ ли 
какая-нибудь этимологическая связь между этимъ названiемъ и выше-
упомянутымъ словомъ, я не берусь рѣшать» (Шренк 1883: 117). 

В начале XX в. И.А. Лопатин, анализировавший историю Мань-
чжурии и тунгусских народов, отмечал: «Более всего путаницы в 
наименовании народов. Часто один и тот же народ имеет в письменно-
сти несколько названий, или, наоборот, под одним именем оказыва-
ется несколько различных народов» (Лопатин 1922: 7). 

Тем не менее в середине XX в. ситуация немного изменилась. При 
обращении к докладным запискам сотрудников Института этнографии, 
составленным на основании полевых наблюдений и направленным в 
1959–1962 гг. в местные и центральные органы власти, становится оче-
видно, что в тот период вопросам этнонимии не уделялось особого вни-
мания: кроме отдельных таблиц с указанием численности представите-
лей тех или иных народов, работающих в колхозах изучаемого региона, 
никаких других данных, имеющих отношение к этнонимии, не приво-
дится3. Г.М. Василевич замечает, что если в колхозе преобладали пред-
ставители индигенного населения, к примеру эвенки, он числился 
«эвенкийским колхозом» (Соколова, Пивнева 2005: 10). 

Статьи состоявшихся ученых, представленные в блоке вышедшего 
в свет в 2022 г. журнала «Этнографическое обозрение»4 по этнонимии 
Дальневосточного региона, демонстрируют уровень изучения этнони-
мии тихоокеанского культурного ареала, достигнутый ко времени пуб-
ликации, а также естественную взаимосвязь этнонимов островного и 
материкового пространств. Важно, что написанию этих статей предше-
ствовала многолетняя экспедиционная работа всех авторов в местах 
исторического и современного расселения этнических общностей Ти-
хоокеанского региона – пограничной (во всех смыслах) территории. 
Этнонимы в многогранных их проявлениях напрямую связаны с жиз-
ненной необходимостью индигенных общностей определять 

 
3 См., напр., докладную записку А.В. Смоляк: Соколова, Пивнева 2005: 199–227. 
4 См. подробнее: Арутюнов, Миссонова 2022. 



ЭТНОНИМИЯ КАК ИСТОРИЧЕСКИЙ ИСТОЧНИК  195 

 

(выделять или отделять) свою групповую идентичность. Названный 
блок статей представляет собой попытку междисциплинарного подхода 
к изучению этнонимии тихоокеанского культурного пространства. 

*  *  * 

Известно, что в XIX в. для обозначения народов Дальневосточного 
региона использовались этнонимы сантаны, ороки, сумеренкуру, ги-
ляки, мангуны (Мамия Риндзо 1938: 28–29, 56–57 и др.); подчеркнем, 
что в этот перечень включалось и наименование «ороки». Но право-
мерно ли в XXI в. ставить в один ряд этнонимы «нанайцы» (уже не 
гольды), «нивхи» (уже не гиляки) и «ороки»? Ведь последние по воле 
чиновников внесены в Перечень народов РФ (для переписей 2002 и 
2010 гг.) как «уйльта» – сегодня это официальное государственное 
наименование народа, хотя в написании слова действительно есть 
ошибка, которую справедливо отмечали лингвисты А.М. Певнов и 
Т. Цумагари. Заметим, что, выступая в качестве научного редактора, 
Т. Цумагари, прекрасно разбиравшийся в лингвистических тонкостях 
тунгусо-маньчжурских языков, из уважения к законам нашего госу-
дарства в заглавии книги, вышедшей на русском, использовал офици-
альное наименование (уйльта): «Сказания и легенды народа уйльта» 
(Икегами 2007). И если именно этот термин используется в официаль-
ных документах, то почему вызывает удивление его появление в науч-
ных работах XXI в.? Остается только сожалеть, что чиновники не обра-
тились к лингвистам, когда в 1990-е гг. решался вопрос об изменении 
наименования народа, и надеяться, что правильное написание все же 
будет признано на государственном уровне. (Хотя уже то, что народ пе-
рестали записывать ороками или ороченами/орочами, вселяет неко-
торую уверенность, что групповая этническая идентичность будет вы-
явлена более корректно, а численность не будет настолько искажена в 
переписях XXI в.) 

В обращениях 1990 г. жителей г. Поронайска и с. Вал о переимено-
вании народа фигурировало как желаемое название «ульта»5. Этот во-
прос на уровне Государственного комитета Российской Федерации по 
статистике решался в начале 1990-х гг. В документах того времени (об-
ращениях комитета за консультацией в ИЭА РАН и в ответных письмах 
института) употреблялись названия «уильта» или «ульта», этноним 
«уйльта» не обсуждался. Когда и на каком этапе рассмотрения вопроса 
в органах власти он возник – не ясно. Е.А. Бибикова и С. Минато, ин-
форманты и соавторы первого уильтинского букваря, изданного в 
2008 г., рассказывали, что в 1990-е гг. во время работы над букварем 
японский проф. Дз. Икэгами (из Университета Хоккайдо) преподавал 
им грамматику родного языка, это были их первые уроки письменного 
языка. Во время презентации букваря 2008 г. широко использовался эт-
ноним уйльта, т.к. «еще не знали, что в тунгусо-маньчжурских языках 
три согласных подряд в одном слове не допускаются». Подчеркнем, что 

 
5См.: Кузнецов, Миссонова 1991: Приложения 1–3. 



196 Сибирский этнографический сборник. Вып. 11 

к моменту выхода букваря прошла Перепись населения РФ 2002 г. и 
утвердилось официальное название народа – «уйльта». При этом сохра-
няется (что нелепо) «ороки (ульта)» и в ныне действующем Едином пе-
речне коренных малочисленных народов РФ (утвержден постановле-
нием Правительства РФ от 24 марта 2000 г. № 255). 

История этнонимии уильтинского народа изложена и проанализи-
рована многократно автором данной статьи. В 1991 г. по результатам 
первой экспедиции на Сахалин в июле – сентябре 1990 г., организо-
ванной с целью проверки результатов переписи населения, была опуб-
ликована статья в «Исследованиях по прикладной и неотложной этно-
логии», в которой использовано название «ороки» согласно переписи 
1989 г. (Кузнецов, Миссонова 1991). В последующие годы вышел целый 
ряд работ по этой тематике6. Нет смысла вновь приводить здесь мно-
гочисленные наименования народа и историю их бытования. Остано-
вимся лишь на тех, которые необходимы в рамках заявленной темы. 

Ю. Янхунен, рассматривая этимологию этнонима Orok, отмечал, 
что утвердившееся среди ученых мнение о связи этого слова с тунгус-
ским термином «северный олень» (поскольку люди, известные под 
именем уилта, являются оленеводами) несостоятельно. Исследователь 
демонстрирует, что такое объяснение неправдоподобно и предлагает 
рассмотреть связь этнонима Orok с широко распространенным на ма-
терике родовым этнонимом Uryangkhai. Это наименование народа, по 
мнению автора, закрепилось за «ороками» через языки их соседей – 
сахалинских айнов и сахалинских гиляков. История этнонима орок 
служит иллюстрацией «лингвистического симбиоза» аборигенов Са-
халина (Austerlitz 1989: 1–52; Janhunen 2014: 78). Три языка коренных 
народов острова появились здесь в таком порядке: гилякский, айн-
ский, орокский (что связано с последовательностью переселения этих 
народов на Сахалин7). И гиляки, и айны видели в ороках более поздних 
переселенцев, и это может быть одной из причин, по которой они 
стали известны как урянхай – этот вариант этнонима распространен 
на материке. В отличие от гиляков и айнов, а также от ульчей (на ма-
терике), для ороков оленеводство стало основой жизнедеятельности. 
Как это произошло – интересный вопрос, на который предстоит отве-
тить исторической этнографии, заключает Ю. Янхунен, но название 
ороки старше, чем их оленеводство (Janhunen 2014)8. 

Приведем пример из уильтинско-японского словаря Н. Магата, в 
котором поясняется значение слов: «orόkko» – так «айну» называют 
народ «уирута» (запись по-японски ウイルタ катаканой означает, что 
это слово в языке иностранное; звук л в яп. яз. отсутствует); «orinili» – 
так «уирута» называют народ «гирия:ку» (т.е. гиляков); и выражения 
«aŋdái xalá» – обозначает «другие народы» (иноземцы) (Magata 1981: 
7, 158–159). Очевидно, что этнонимы, относящиеся к бесписьменным 

 
6 Подробнее см.: Миссонова 2002, 2006 и др. 
7 См. подробнее: Янхунен 2022. 
8 Об образовании экзоэтнонимов нивхов от тунгусо-маньчжурского корня гилэ 

см.: Груздева 2022. 



ЭТНОНИМИЯ КАК ИСТОРИЧЕСКИЙ ИСТОЧНИК  197 

 

языкам, произносились (а позднее и записывались) так, как они были 
услышаны представителями разных народов и как их удобнее было 
употреблять в реальной жизни. 

В «Эвенкийско-русском словаре» 1958 г. – одном из основополага-
ющих словарей эвенкийского языка – находим: «орон олень (домаш-
ний) […Орок ула…]»; «орочēн оленевод (прежнее самоназвание за-
байкальско-амурской группы оленных эвенков) [Эвен орочел преж-
нее самоназвание охотских и камчатских эвенков]»; «орочӣ оленный, 
имеющий оленей» (Василевич 1958: 327). На сахалинском диалекте 
эвенкийского языка «улта» переводится на русский язык как «орόк 
(мужчина)» (Там же: 439). Значит, сахалинские эвенки ороками их не 
называли. 

Почему на русский язык слово переводится именно как «орок», если 
все исследователи отмечают, что представители этой этнической общ-
ности в XX в. сами себя так не именовали? Видимо, причина кроется в 
далеком прошлом. Под сходным названием народ известен и в мань-
чжурских летописях – орунчун (Патканов 1906: 132). Важную попытку 
гипотетически объяснить появление наименования orόkko в языке 
именно этой тунгусо-маньчжурской общности делает А.М. Певнов9. 

Наибольшее число вопросов вызывает перевод уильтинских фраз 
на русский язык в словарных статьях, созданных на основе архивных 
полевых материалов К.А. Новиковой. Из текстовых фрагментов быто-
вой и фольклорной речи абсолютно ясно, что все информанты в 1949–
1951 гг., т.е. «в пору активного функционирования» языка, говорили о 
себе и своем народе «уjилта (уjл’та, ул’та)», но при этом везде их «са-
моназвание» переводится «орок, ороки» (Озолиня 2001: 5–6, 374–375 
и др.). Не по той ли это причине, что так уже было записано в офици-
альных документах (а в дальнейшем во всех переписях населения 
СССР)? Разговоры на эту тему были у меня с А.В. Смоляк, которая 
четко объясняла свое употребление этнонима «ороки» именно этим. В 
1990-е гг. она (когда сама из-за почтенного возраста уже не могла ез-
дить в экспедиции) с большим интересом слушала сообщения коллег 
о народе, представители которого в конце XX в. хотели внести в пас-
порта свое самоназвание, и задавала массу вопросов. Получается, что 
этноним ороки, попав как заимствование в язык этого народа, далее 
уже жил своей жизнью: его использовали соседние народы10. В совет-
ский период форма ороки превалировала в официальных документах, 
порождая обстоятельства, ведущие к искажению численности народа, 
его групповой идентичности. Этим и были вызваны обращения пред-
ставителей народа в государственные органы с просьбой об утвержде-
нии в качестве официального названия народа «ульта». 

Своя история жизни имеется и у этнонима орочены. 

 
9 Подробнее см.: Певнов 2022. 
10 См.: Певнов 2022. 



198 Сибирский этнографический сборник. Вып. 11 

«По оборотам речи, ороченский язык не лишен некоторой картин-
ности и известной доли своеобразной поэзии. Так, например, фраза: 
“солнце взошло”, по-ороченски звучит “сяу гаппаhани”, что в образном 
переводе, собственно, означает: “солнце воспрянуло из моря, как стрела 
лука”. По фонетике своей, ороченский язык чрезвычайно энергичен и 
в то же время своеобразно музыкален. Кроме того, он в высшей степени 
приспособлен к условиям охотничьей жизни самих орочен, давая им 
возможность переговариваться между собою на значительных расстоя-
ниях. Но в то же самое время произношение ороченского языка до край-
ности тонко <…> Если <…> принять во внимание, что ороченской речи, 
вообще, свойственны такие звуки, каких нет вовсе в русском языке, и 
что в числе их имеется значительное число гортанных и носовых звуков, 
то станет понятным, почему произношение этого языка нельзя не отне-
сти к числу весьма трудных» (Леонтович 1896: 9–10). 

Во Владивостоке «Генерального Штаба, Капитан» С. Леонтович 
написал 22 декабря 1895 г.: «…вследствие чрезвычайной тонкости и 
сбивчивости произношения, обусловливаемой отсутствием письмен-
ности <…> многое в предлагаемом словаре выяснить вовсе не удалось, 
многое выяснено не вполне, а многое, быть может, и записано не со-
всем точно. В таком случае, дело других – дополнить и исправить его!» 
(Леонтович 1896: IV–V). 

Капитану удалось записать следующие этнонимы (Леонтович 
1896: 132, 46, 146, 75, 147): 

Тунгус – Кила. 
Аинец – Куи. 
Якут – Ёко. 
Китаец – Нинка. 
Японец – Шиша. 

Объяснения С. Леонтовича выглядят логичными и справедли-
выми: «Письменности ороченский язык <…> не имеет, и в силу этого 
его нельзя считать прочно установившимся ни в отношении всех грам-
матических его форм, ни в отношении произношения, некоторая про-
извольность которого становится очевидной при повторных вопросах 
даже одного и того же лица <…> если принять во внимание разъеди-
няющее значение суровой еледоступной природы <…> Даже такие не-
значительные, сами по себе, расстояния, как 25–30 верст, при этих 
условиях оказывают на язык уже заметное в этом отношении влия-
ние» (Леонтович 1896: 8). 

Из переписки 1924–1939 гг. С.М. Широкогорова и главного редак-
тора журнала «Польского товарищества ориенталистов» В.Л. Котвича 
стало известно, что Широкогоров, если бы ему удалось найти «хотя бы 
небольшие средства» на поездку, намеревался в 1925 г. заняться изу-
чением языка «ороков» Сахалина. За год до этого он писал, что у них с 
Елизаветой Николаевной (жена С.М. Широкогорова) есть на Сахалине 
«друзья – тунгусы», к которым она ездила на месяц в 1924 г., чтобы 
избежать тропической жары в Китае, соединив «отдых с небольшим 
делом» (Архив Владислава Котвича – 1. Л. 12об.–13). Так как 



ЭТНОНИМИЯ КАК ИСТОРИЧЕСКИЙ ИСТОЧНИК  199 

 

Е.Н. Широкогорова могла приехать из Китая только на Южный Саха-
лин, в 1905–1945 гг. относившийся к губернаторству Карафуто (Япо-
ния), вероятнее всего, она могла посетить Корсаков и «тунгусов» (т.е. 
эвенков и уйльта/ороков, зачастую состоявших в смешанных браках и 
занимающихся оленеводством), живущих в Поронайском р-не (на о-ве 
Сачи – японское название тех лет; ныне о-в Южный). Готовясь к по-
ездке, С.М. Широкогоров пытается заранее изучить этнонимию 
народа: «А нет ли в словаре Пилсудского (это ведь ороки Сахалина?) 
указаний как себя называют ороки и перечень их родов?» (Там же. 
Л. 79). Остается только сожалеть, что экспедиция не состоялась. 
Можно предположить, что С.М. Широкогоров употреблял этноним 
«ороки», чтобы не смешивать этот народ с ороченами. Он писал: 
«…под именем орочен я буду разуметь не только орочен нерчинского 
и читинского уез., как это принято официально и перенесено г. Патка-
новым в литературу, а всех забайкальских тунгусов-оленеводов, в про-
тивоположность кочевым тунгусам-скотоводам» (СПб филиал АРАН). 
Обратим внимание, что в публикациях на английском языке исполь-
зуются сразу все три этнонима – «Tungus-Orochens (Evenkis)» – для 
обозначения этой этнической группы, вероятно, чтобы не было сомне-
ний в том, кого же в этот период изучали С.М. и Е.Н. Широкогоровы: 
«Летом 1912 г. и снова в 1913 г. пара отправилась в степи по ту сторону 
озера Байкал, чтобы проследить этническое происхождение местных 
тунгусов-ороченов (эвенков)»11. Полагаю, что восприятие этих этнони-
мов англоязычным читателем еще более запутанное, чем русско- или 
японоязычным12. 

В архивах Польши и Японии хранятся рукописи С.М. Широкого-
рова – его лингвистические, этнографические, социально-антрополо-
гические исследования различных общностей, прежде всего «ман-
джуро-тунгусской», тюркской и монгольской13. Одной из обсуждаемых 
тем оказалось значение «ого». Так, в одном из писем С.М. Широкого-
ров писал В.Л. Котвичу: «...что касается огона, то же значение “захож-
дения” как это от бурятского <...> меня навело на мысль об этнографи-
ческом комплексе “захода – восхода” etc. т.е. движения солнца как оду-
шевленного существа. Orona <...> мне представляется <...> формой от 
ого – входить <...> в этнографическом сознании Монголов их старый 
термин от ого – входить [Мне очень приятно, что ого – место, etc. Вы 
считаете турецким, т.к. <...> мне всегда казалось что это слово не тун-
гусское и не монгольское, а источника я не знаю]» (Архив Владислава 
Котвича – 1. Л. 58). 

В рассуждениях о тунгусской лексике и лингвистике С.М. Широко-
горов пишет: «К логике тунгусского анализа “отношений во времени и 
пространстве” я себе хорошо набил руку. Посему <...> вспомню, что 

 
11 Подробнее об этом см.: Отчет о поездках 1914; Anderson, Arzyutov 2019: 744. 
12 Напр., см.: A Tungus Dictionary 1944. 
13 О чем говорят архивные материалы С.М. Широкогорова: Архив Н.А. Невского; 

Архив Владислава Котвича – 1. 



200 Сибирский этнографический сборник. Вып. 11 

“здешний” как самоназвание народов все больше и больше уступает 
место другим названиям при более детальном изучении языков и оно 
/это идея/ было скорее вызвано обще-теоретическими соображени-
ями о “примитивности” всех народов кроме европейцев, – психология 
либеральствующих эволюционистов XIX века» (Архив Владислава Ко-
твича – 2. Л. 58об.)14. Как подчеркнула У. Йохансен, радикализм раз-
мышлений привел С.М. Широкогорова к результатам, опережавшим 
этнологию того времени на добрые 50 лет, она отметила его «куль-
турно-экологический образ мышления или же постулат восприятия 
исследуемых народов в соответствии с их собственными психомен-
тальными представлениями, а не сообразно “комплексу исследова-
теля”» (Йохансен 2002: 142). 

Из-за многочисленности и запутанности бытования этнонимов по-
пытки найти ответ на вопрос о расселении и численности уильтинской 
общности приводили к разным результатам (Невельской 1969 [1878]: 
262, 266–267, 286–287, 289). Так, А.И. Лаббэ в 1899 г. сообщает о 773 
ороках на Сахалине (Лаббэ 1903: 15). Перепись 1897 г. зарегистриро-
вала на Сахалине 749 «орочон» в Тымовском и Корсаковском округах. 
Б.О. Пилсудский пишет о 246 ороках южной группы и 278 – северной 
группы (Пилсудский 1989: 27). В 1912–1913 гг. среди сахалинских ино-
родцев было зафиксировано «ороков 74 д.м.п. и 55 д.ж.п. при 20 хо-
зяйствах» (ГИАСО. Л. 1). 

В 1905 г. южная часть Сахалина отошла к Японии, а в 1920–1925 гг. 
и северная его часть была оккупирована японцами. Перепись 1926–
1927 гг. проходила, естественно, только на территории советского, т.е. 
северного, Сахалина. Полученные в ее ходе данные о численности раз-
нятся. Так, ссылаясь на материалы переписи, одни источники говорят 
о 162 «ороках» (Кузнецов 1999: 39–41). Другие – о том, что «числен-
ность ороков в СССР, согласно переписи 1926 г, – 182 чел., зарубеж-
ных – 298 чел. (по данным японской статистики 1928 г)» (АМАЭ РАН. 
Л. 1025). Третьи утверждают, что в северной, советской части Сахалина 
было 157 ороков, из которых 22 являлись оленеводами и вели кочевой 
образ жизни; в южной части Сахалина «в современных районах Поро-
найском, Холмском и Корсаковском» проживало примерно 300 оро-
ков. «Бывали случаи перекочевок ороков-оленеводов из южной части 
Сахалина в северную» (Там же. Л. 8). 

Когда Южный Сахалин вошел в состав СССР, часть уильтинского 
населения уехала в Японию вместе с японцами. По подсчетам исследо-
вателей второй половины XIX – XX в. и переписей конца XVIII – 
начала XX в., численность уильтинской общности к середине XX в. со-
ставляла от 350 до 773 человек. Сведения в переписях могли быть оши-
бочными из-за путаницы в этнонимах: в переписных листах значились 
«орочоны», а так называли в разные времена и представителей других 
тунгусоязычных этнических общностей. С. Леонтович, к примеру, 

 
14 О понятии «здешний» по отношению к этнониму «нивх» см. также статью 

М.Ю. Груздевой и M.Г. Тэминой (Груздева, Тэмина 2022). 



ЭТНОНИМИЯ КАК ИСТОРИЧЕСКИЙ ИСТОЧНИК  201 

 

объясняет причины, побудившие его взяться за составление русско-
ороченского словаря, так: «Прилагаемый словарь составлен в быт-
ность мою в экспедиции, снаряженной военным ведомством летом 
1894 года, для исследования бассейна реки Тумнин, (впадающей в Та-
тарский пролив, севернее Императорской гавани) <...> В экспедицию 
эту взят был существовавший уже в то время ороченский словарь 
г. Протодиаконова, изданный православным миссионерским обще-
ством. Но, паче чаяния, он оказался почти совершенно бесполезным. 
Причины этого заключаются в том, во-первых, что главная масса слов 
этого словаря относится, по утверждению тумнинских орочен, к амур-
скому наречию, которое для большинства из них, не побывавших на 
Амуре, не совсем понятно; во-вторых, словарь этот не дает никаких 
указаний на общие основные законы ороченской речи. Эти обстоя-
тельства и послужили побудительной причиной к составлению пред-
лагаемого словаря» (Леонтович 1896: III–IV). 

В 1922 г. И.А. Лопатин писал: «Тунгусские и маньчжурские народы 
составляют, конечно, одну группу народов, но не следует их смешивать 
<...> Некоторые писатели совершенно неправильно причисляют оро-
чонов (также ороченов, как будто от ороче) к маньчжурам, а орочей – 
к тунгусам, а другие называют обоих орочонами» (Лопатин 1922: 20). 
К тунгусской группе (входящей а состав урало-алтайских языков), по 
мнению И.А. Лопатина, относятся: «1) мангуны (ольчи), ороки, негда 
(нейдальцы), сама-тиры, 2) дауры, 3) маньчжуры, гольды, орочи, 4) 
тунгусы собственно (ламуты, орочоны) и манегры» (Там же: 18; см. 
также: Певнов 2022: прим. 13). 

В «Сахалинских календарях» на 1898 и 1899 гг. (Сахалинский ка-
лендарь 1898, 1899) приводится одинаковая численность «орочон» 
(«ороков» нет совсем), зафиксированных в Тымовском – 231 мужчина 
и 206 женщин – и в Корсаковском – 276 мужчин и 157 женщин – окру-
гах, т.е. всего 774 орочона (Сахалинский календарь 1899). В 1912 г. 
С. Патканов заключал: «Племя ороков, родственное ольчам и скитаю-
щееся на средней части острова, в переписном материале ошибочно 
названо “орочонами”» (Патканов 1912: 1000). 

При первом знакомстве с «тунгусоязычными общностями», «ез-
дившими и возившими груз на оленях», русские называли их «олен-
ными тунгусами», а с конца XVIII в. на некоторых из них перенесли 
маньчжурское название «орунчун». Эта неопределенность названия 
отразилась в переписных материалах. По мнению С. Патканова, во-
сточные орочоны бассейна р. Тунгуски – это «орочи», главная область 
расселения которых лежит далее к востоку, а западные – настоящие 
«орочоны» (Патканов 1906: 2–3). 

В одной из известных книг С.М. Широкогорова «Социальная орга-
низация северных тунгусов» есть «12 дополнительных замечаний, где 
детально обсуждаются некоторые спорные вопросы тунгусской этно-
графии, как то: о значении имени “килин”, которым китайцы обозна-
чали северных тунгусов вообще, а не какое-то племя, сейчас 



202 Сибирский этнографический сборник. Вып. 11 

исчезнувшее» (Гапанович 1929. Л. 14). «[А из] имен, которые даются 
тунгусам, их настоящим именем, по Широкогорову, является только 
“эвенки”, каковым именем они сами пользуются для обозначения чи-
стоты происхождения тунгусских племен; в связи с этим автор разъяс-
нил значение имени “орочоны”, каковое прилагается к некоторым тун-
гусским племенам и есть слово маньчжурского, а не тунгусского 
корня» (Там же. Л. 7–8). 

В японско-айнском словаре, известном под названием «Мосиго-
уса» (составлен в 1792 г), есть айнское выражение «орокко утару», пе-
реведенное как «люди, живущие в местности Ориката». В японском 
языке (начиная с сочинений Риндзо Мамия) ороки называются или 
«орокко», или «додзин» (туземец), в то время как айны именуются 
«кюдодзин» (древние жители). Нивхи нижнего Амура называли оро-
ков «тазунг» или «тозунг», сахалинские нивхи – «ороко», амурские 
ольчи – «улка» или «улька». Русские пользуются словом «орочон» 
(Маевич 1994: 12–13). 

В 1852 г. Н.К. Бошняк описывает как «орочон» или «орочей» жи-
телей самой большой реки Сахалина – Тымь: они «говорят тунгусским 
языком с примесью гиляцких слов. Между ними существует предание, 
что они тунгусы, перекочевавшие на Сахалин из Удского края; поэтому 
они считают себя подданными России». В 1858 г. Н.К. Бошняк назы-
вает их уже «тазонами» или «орогор» (Бошняк 1858: 189). М.С. Ми-
цуль в 1873 г. пишет об орочонах как о племени, известном также под 
названием «орохко, орокес, олъча» (Мицуль 1873: 135). Л.И. Шренк 
после путешествий на Сахалин в 1855 и 1856 гг. называет эту этниче-
скую общность «кочующим племенем ороков» по р. Тыми (Шренк 
1883). В 1896 г. Н.П. Попов рассказывал об «ороченах, живущих по По-
ронаю» (Попов 1895: 3–5). Доктор П. Лаббэ в 1903 г. также говорил о 
«крещеных ороках» (Лаббэ 1903: 15). У гиляков они известны как 
оронгада (на Амуре), оронгта (на западном берегу Сахалина) и ороко 
(в долине р. Тыми), у айнов как орохко. Важно заметить, что русские, 
впервые исследовавшие о-в Сахалин, не называли представителей 
этого народа ороками, поэтому не ясно, почему именно этот термин 
стал широко использоваться в официальных документах. Под сход-
ным названием они известны и в маньчжурских летописях – орунчун 
(Патканов 1906: 132). В XX в. М.Г. Левин, Ю.А. Сем, Т.И. Петрова, 
А.В. Смоляк, В.В. Вязовская, Л. Алпатов, Т.В. Пенская и др. называли 
их ороками. Л. Алпатов (1930) и Т.И. Петрова (1960-е) используют 
также этноним «ульта» (Алпатов 1930: 90–91; Петрова 1967). Е.П. Ор-
лова (1930-е) приводит в своих исследованиях три этнонима как рав-
нозначные «ороки-орочёны-ульта» (АМАЭ РАН). Л. Алпатов посто-
янно связывает понятия «уля» (олень) и «ульта», но такое сопоставле-
ние далеко не все ученые считают правомерным. Т.И. Петрова, изучив 
материалы Р. Мамия, Ф. Шмидта, П. Глена, Л.И. Шренка, С. Патка-
нова, Б.А. Васильева, Л.Я. Штернберга, пришла к выводу, что 



ЭТНОНИМИЯ КАК ИСТОРИЧЕСКИЙ ИСТОЧНИК  203 

 

этимология слова «ул’та ~ уjл’та (как и ульча) не ясна» (Петрова 1967: 
5–6)15. Мягкость в произношении звука «л» задолго до исследования 
Т.И. Петровой описал капитан С. Леонтович: «Звук л произносится 
всегда мягко, как во французском и немецком языках или в некоторых 
русских словах, напр., в слове: “лето”» (Леонтович 1896: 11). 

Ю.А. Сем, Л.И. Сем, Т.Ю. Сем отмечали, что, хотя подавляющая 
часть соседей ороков называет их терминами, корень которых один – 
орон, орок, ороч (в переводе с эвенкийского языка «домашний олень»), 
самими ороками это название не используется и считается чужим. По 
мнению исследователей, на это еще в XIX в. обращал внимание 
Л.И. Шренк, хотя с лингвистической точки зрения такой анализ само-
названия ороков не подтверждается. Этимологию слова «ульта» надо 
искать в тех языках, где этот термин употребляется для обозначения 
ороков – эвенкийском, негидальском и в других тунгусских языках. Так, 
в эвенкийском слово «ульта» может быть связано с однокоренными 
словами «уил» (водоворот), «ула» (река), «улами» (промочить, намо-
чить). Вероятно, это наименование («ульта») было дано поречанам 
в противоположность оленеводам – эвенкам и орокам. Таким образом, 
в названии ороков этнологи и лингвисты неоднократно отмечали двой-
ственность: северные соседи с материка их называли по признаку их 
жизни на берегу реки, а соседи на Сахалине – по наличию в хозяйстве 
оленей16. 

В подтверждение важности и рек, и оленей в жизнедеятельности 
этого народа приведем примеры из словаря С. Леонтовича: 

Олень: ручной, тунгусский – Оро17. 
Материк (суша) – На. 
Остров – Буача. 
Сахалин (остров) – Дуй. 
Амур (река) – Мамми'. 
Река, речка – Ули. 
Вверх: по реке – Улэва. 
Внизу: реки (в устье) – Аджила, 
Вниз, по реке – Аяки. 
Плыть: по течению реки – Аяки, против течения: вообще – Со-

локи, на шестах – Гайве (Леонтович 1896: 98, 86, 99, 120, 46, 118, 
51, 53, 104). 
С конца XX в. и северная, и южная группы народа (хотя в XX в. в 

южной группе развивалось в большей мере рыболовство, а в XXI в. это 
можно сказать и о северной группе тоже) воспринимают происхожде-
ние своего названия от «ulaa» (домашний олень) (Ikegami 1997: 218; 
ПМА 2001–2004). Так трансформировалось с веками восприятие 
смысла самоидентификации общности. Процессы глобализации со-
здают условия, при которых мужчины из уильтинско-эвенкийских 

 
15 См. также коммментарий А.М. Певнова (Певнов 2022). 
16 Подробнее см.: Сем, Сем, Сем 2011: 6–9. 
17 Pасписаны и иные разновидности оленей. 



204 Сибирский этнографический сборник. Вып. 11 

семей потомственных оленеводов начинают играть новые социальные 
роли: некоторые с начала XXI в. получают рабочие места в нефтяных 
компаниях, обеспечивая тем самым своим семьям более высокий со-
циальный статус среди населения поселка. Однако статус оленевода 
сохраняет свою ценность в памяти как уильтинско-эвенкийских поко-
лений, так и их межэтнического окружения. Кроме того, тема олене-
водства ярко представлена в современном прикладном искусстве 
(например, в оформлении изданий фольклорных текстов коренных 
народов Сахалина, на ежегодных фестивалях «Сокровища Севера» в 
Москве, на выставке в ГИМе, посвященной 75-летию Сахалинской обл. 
и т.п.)18 (см. Рис. 1 а, б, в). При этом в публикациях последних десяти-
летий используется официальный этноним «уйльта» (но последние 
годы все чаще – «уильта»). Отметим, что единая групповая идентич-
ность двух оленеводческих народов Сахалина фиксировалась и 100 лет 
назад. Так, Т.И. Петрова отмечала: «При переписях 1927 и 1959 гг. ороки 
учитывались вместе с сахалинскими эвенками» (Петрова 1967: 7). 

А есть ли в уильтинской лексике слово «нани», характерное для са-
моназваний многих соседних народов? На этом заостряла внимание 
Т.Н. Петрова. В собранном ею материале «имеется слово н āннē н и 
‘житель земли, туземец’. По своему образованию оно близко к слову 
нани. Но в качестве самоназвания ороки это слово не употребляют» 
(Петрова 1967: 9). В словаре С. Леонтовича есть и такие, важные в кон-
тексте обсуждаемой темы, понятия: «Род – Хала»; «Люди – Анды-не» 
(Леонтович 1896: 117, 86). 

Изучение различных документов конца XIX – начала XX в. пока-
зало, что: в 1871 г. в официальной переписке служителей православ-
ной церкви с чиновниками Главного управления Восточной Сибири 
«О миссионерской работе среди иноверцев на острове Сахалин» пред-
ставителей данного инородческого населения называли «орочонами» 
(ГИАСО); в 1880–1916 гг. в метрических книгах их фиксировали «оро-
чонами» (орочен и ороченка) (Там же); под «тунгусами» числились 
иногда представители уильтинской общности, но чаще эвенки – никто 
из инородцев не называл себя служителю церкви «ороком» (Там же). 
В 1902 г. «Смотритель Поселений 1-го участка Корсаковского Округа» 
сообщает в Канцелярию Императорского Музея Александра III (Этно-
графическое отделение) о возможности и готовности собирать «кол-
лекции инородцев ороченъ и гиляков, живущих на о-ве Сахалин» 
(АРЭМ), т.е. понятие «ороки» в служебной переписке тех лет также не 
употреблялось. 

Почему же С.К. Патканов (1912) и Б.О. Пилсудский (1904) исполь-
зуют именно наименование «ороки»? Можно ли утверждать, что они 
слышали это название от самого народа? Такой информации не нахо-
дим. Возникает противоречивая ситуация: священники в метрических 
книгах не фиксируют ни одного орока, везде записывают со слов самих 
инородцев «происхождение от орочена», а ученые, не обращая 

 
18 См., напр.: Храбрый Мэргэ 2018. 



ЭТНОНИМИЯ КАК ИСТОРИЧЕСКИЙ ИСТОЧНИК  205 

 

внимания на это, называют представителей народа «ороками». Воз-
можно, Б.О. Пилсудский, будучи на Сахалине, начинает изучать народ, 
уже зная название «ороки». 

В одних и тех же документах начала 1930-х гг. использовались по-
очередно три наименования народа: наравне с «ороченами», «оро-
ками» употреблялось и «ульта» (РГИА). А в 1986 г. сахалинскими об-
ластными властями была предпринята попытка обмена паспортов, где 
в графе «национальность» должно было быть указано «орок» вместо 
«орочен». Именно эта акция встретила сильное неприятие со стороны 
представителей данной общности, и власти области вынуждены были 
отменить свое решение. Требования смены официального наименова-
ния выдвигали и айны Хоккайдо, которые желали использовать само-
название утари19. Записать ороченов/орочонов ороками попытались и 
при проведении переписи 1989 г. Созвучие названий языков – «ороч-
ский» и «ороченский» – привело к тому, что человек с родным орочен-
ским языком фиксировался как ороч. А созвучие в обозначениях жен-
щин этих национальностей – орочка/ороченка – в итоге привело к тому, 
что на Сахалине кроме 129 ороков были зарегистрированы 212 орочей, 
причем 136 из них в пос. Вал (до данным сельсовета), где не было ни 
одного ороча. На Северном Сахалине национальность «орочен»/«оро-
чёнка» была впервые записана в паспорта в 1932 г., на Южном Сахалине 
– после 1945 г., это наложило определенный отпечаток на восприятие 
несколькими поколениями своей этнической идентичности. Но в 1990-
е гг. люди преклонного возраста, еще свободно говорившие на родном 
языке, относили себя к носителям уильтинской идентичности. 

В этническом самоопределении, как известно, основополагающую 
роль играет родной язык. При этом он может выходить из повседнев-
ного общения, но в памяти людей не перестает жить как язык предков. 
Поэтому многие представители коренных малочисленных народов Са-
халина продолжают считать свои национальные языки родными, хотя 
с раннего детства в основном говорят на русском языке. В 2018 г. в сте-
нах Литературно-художественного музея книги А.П. Чехова «Остров Са-
халин» родилась Региональная детско-юношеская конференция на 
языках коренных малочисленных народов Севера Сахалинской области 
и Дальнего Востока «Родная речь». Ее целью является повышение ин-
тереса подрастающего поколения к своему родному языку. Участники 
конференции – учащиеся о-ва Сахалин (уильта, нивхи и др.). В юбилей-
ном 2022 г., при проведении 5-й конференции «Родная речь», ее геогра-
фия впервые расширилась Камчатским, Хабаровским, Забайкальским 
краями и Республикой Саха (Якутия). В 2023 г. прошла 6-я конферен-
ция. Первый международный симпозиум на языках коренных малочис-
ленных народов Севера Дальнего Востока РФ состоялся в 2014 г. Тогда 
впервые прозвучали доклады на нивхском, уильтинском, нанайском и 
эвенкийском языках. Второй симпозиум состоялся в 2019 г., третий – 21 

 
19 Подробнее об этом см. статью М.В. Осиповой (Осипова 2022). 



206 Сибирский этнографический сборник. Вып. 11 

февраля 2024 г. Этот большой проект ставит своей целью определить 
перспективные направления в сохранении, популяризации и развитии 
культурного наследия коренных малочисленных народов Дальнего Во-
стока РФ. Подобные мероприятия выводят на новый уровень вопросы 
языка и культуры коренных малочисленных народов. 

В последнее десятилетие на Сахалине постоянно ставятся вопросы 
преподавания языков коренных малочисленных народов. Так, по ини-
циативе Министерства образования Сахалинской области в Институте 
развития образования Сахалинской области (г. Южно-Сахалинск) со-
здан новый уильтинский букварь (авторы Е.А. Бибикова, С. Минато, 
Л.И. Миссонова, А.М. Певнов), который вышел в издательстве «Про-
свещение» (Санкт-Петербург) в 2022 г., он предназначен для изучения 
уильтинского языка как иностранного (Бибикова и др. 2022)20 
(см. Рис. 2, 3 а, б). Это очень важный и необходимый шаг для сохране-
ния языка этого народа. Статус букваря как учебного пособия даст воз-
можность официального его использования. Созданный под руковод-
ством японского лингвиста Дз. Икэгами в 2008 г. букварь не задумы-
вался для внедрения в систему образования РФ, он был рассчитан на 
детей, владеющих родным языком с раннего детства; к сожалению, ни 
в России, ни в Японии таких детей уже нет. 

По данным учителя уильтинского языка школы-интерната № 3 
г. Поронайска (о-в Южный) С. Минато, в 2021–2022 уч.г. уильтинский 
язык преподавался лишь как факультативный – один час в неделю, по-
скольку нет официальных учебных пособий. В школе-интернате 
(единственном учебном заведении на Сахалине и в РФ, где изучался 
уильтинский язык) обучались уильта, эвенки, нанайцы, нивхи, ко-
рейцы, русские и азербайджанцы (уильтинский язык изучали: 1 
класс – 2 человека, 2 класс – 5 человек, 3 класс – 3 человека, 4 класс – 
5 человек, 5 класс – 3 человека, 6 класс – 5 человек, 7 класс – 1 человек, 
8 класс – 4 человека, 9 класс – 8 человек, 10 класс – 7 человек, 
11 класс – 1 человек (ПМА 2021). 

Отметим, что до 2023 г. в государственный реестр примерных ос-
новных образовательных программ общего образования РФ было 
включено 130 программ по предмету «Родной язык» для 30 языков 
народов России. В реестре и в Федеральном перечне учебников полно-
стью отсутствовали учебные и методические пособия для организации 
изучения родного языка уильта. 

Вслед за «Букварем» (2022) и «Картинным словарем» (2023) в 
2023–2024 гг. был разработан комплект учебных пособий «Сōндō» 

 
20 Работа данного авторского коллектива по выпуску учебных пособий для млад-

ших классов школы продолжилась в 2023 г., в результате был создан и издан «Кар-
тинный словарь уильтинского языка» с русско-уильтинским словарем (Бибикова и 
др. 2023). 



ЭТНОНИМИЯ КАК ИСТОРИЧЕСКИЙ ИСТОЧНИК  207 

 

(«Олененок»)21, состоящий из семи книг, для обучения уильтинскому 
языку (учтены два диалекта) воспитанников дошкольных организа-
ций Сахалинской обл. («Портфель дошкольника») по следующим те-
мам: азбука; счет; дом (жилище, утварь), семья (и семейный быт); при-
рода, времена года, пространство (Солнце, Луна, Земля, звезды, важ-
ные созвездия), растения; оленеводство; охота, рыбалка, мужские 
виды промысла; береста, шитье/вышивка, женский ручной труд; бере-
стяные трафареты орнамента22. 

Изучение этнонимов позволяет выявлять информацию о первона-
чальной групповой (этнической) идентичности. Одновременно, сохра-
няя свою лингвистическую основу, по прошествии времени этнонимы 
могут обозначать идентичность, далекую от изначальной. Более того, 
в XX–XXI вв. сами этнонимы активно влияют на самосознание и само-
определение представителей индигенных народов Тихоокеанского ре-
гиона. В этой тонкой сфере общественного сознания крайне важно 
проявление корректности в использовании этнонимов (иногда даже 
вразрез с правилами русского языка), в форме, приемлемой для людей 
конкретной местности. Так, к примеру, в 2020 г. возник вопрос 
о форме женского рода от слова «нивхи». Проведенные на Амуре и Са-
халине опросы выявили четкую разницу в употреблении формы в этих 
регионах. На Амуре нивхи считают, что название их национальности 
не должно изменяться по родам, особенно их возмущает использова-
ние слова «нивхинка», а женщины массово отказываются называть 
себя «нивха» или «нивхка», говоря: «Я – нивх». На Сахалине иная си-
туация: однозначно признается форма «нивха». Это связано с 

 
21 Публикация этого комплекта учебных пособий по уильтинскому языку состоя-

лась также в издательстве «Просвещение» (Бибикова и др. 2024). Книги изданы по 
инициативе и при содействии Министерства образования Сахалинской области 
(Л.Ю. Чистякова) и Института развития образования Сахалинской области им. заслу-
женного учителя Российской Федерации В.Д. Гуревича (Е.В. Сверкунова). Пособия 
предназначены для дошкольников по программе обучения в детских садах, библио-
теках и др. образовательных организациях Сахалинской обл. 

22 Тематика учебных пособий соответствует основным традиционным видам дея-
тельности уильта. Данные темы распределены по семи книгам: 1) А, Б, В… (Азбука). 
Уилтадаиpи таумбури бичихэ. Книга для чтения на языке уильта; 2) 1, 2, 3… Геда, дӯ, 
илā... Один, Два, Три (Счет); 3) Бӯ дукупу (северный диалект), духупу (южный диа-
лект). Наш Дом; 4) Бō. Окружающий мир; 5) Ороскōввури. Оленеводство; 6) Бэиӈӈэ ̄, 
сундаттā вāввури. Охота. Рыбалка; 7) Андупури. Рукоделие. Сбор лексических единиц 
и составление предложений/фраз на уильтинском языке (с переводом на русский 
язык) были осуществлены авторским коллективом, включающим специалистов в об-
ласти этнологии (ИЭА РАН, Л.И. Миссонова), лингвистики (Институт лингвистиче-
ских исследований РАН, А.М. Певнов), при непосредственном участии представите-
лей северного и южного диалекта уильтинского языка (Е.А. Бибикова, С. Минато), а 
также национального художника (члена Союза художников России В.В. Осиповой). 
Для публикации отобраны авторские уильтинские орнаменты мастериц-старейшин 
последнего десятилетия XX в. (из личного архива ПМА), они использованы для 
оформления всех семи книг и для трафаретов в книге «Рукоделие», также представ-
лены шесть видов уильтинского шитья, характерных для прошлых веков. Берестяные 
или бумажные/картонные трафареты предназначаются для практических творческих 
занятий дошкольников по вырезанию и составлению традиционных орнаментов. 



208 Сибирский этнографический сборник. Вып. 11 

традицией советского времени – так здесь записывали националь-
ность в паспорте. Периодическое требование использовать форму 
«нивхка» всегда вызывает бурю негативных эмоций как на Сахалине 
(это отмечают представители Общественной палаты Сахалинской об-
ласти), так и в Амурской обл. 

Благодарности 

Выражаю благодарность за любезно предоставленную возможность 
использования в научных целях материалов Архива Научной библио-
теки Польской академии знания и Польской академии наук (г. Краков) 
(Biblioteka Naukowa Polskiej Akademii Umiejętności i Polskiej Akademii 
Nauk) директору д-ру Каролине Гродзицкой (работа автора в архиве 
в 2015, 2018 гг.) и директору д-ру Агнешке Флюда-Крокос (в 2019 г.). 

СПИСОК ИСТОЧНИКОВ И ЛИТЕРАТУРЫ 

Архив Владислава Котвича – 1. № 4600. T. 6 (1924–1928). Л. 1–90 // 
Библиотека Польской Академии наук и Польской Академии знания 
(г. Краков). 

Архив Владислава Котвича – 2. № 4600. T. 7 (1929–1939). Л. 1–88 // 
Библиотека Польской Академии наук и Польской Академии знания 
(г. Краков). 

Архив Н.А. Невского. № 088-12-C5(4) (B700). Л. 1–2; № 088-12-C5(1) 
(B700). Л. 7–8 // Библиотека Университета Тенри (Япония). 

АМАЭ РАН – Архив Музея антропологии и этнографии им. Петра Ве-
ликого (Кунсткамера) РАН. Ф. 23. Оп. I. Д. 23. 

АРЭМ – Архив Российского этнографического музея. Ф. 1. Оп. 2. Д. 65: 
Переписка с П.П. Вержбинец об этнографической коллекции, собранной 
на острове Сахалин. 9 сент. – 3 дек. 1902 г. Л. 1–2. Оп. I. Д. 23. 

ГИАСО – Государственный исторический архив Сахалинской области. 
Ф. 1038. Оп. 1. Д. 42. [1916 г.]. 

ПМА 2001–2004 – Полевые материалы экспедиции автора в с. Вал 
Ногликского р-на Сахалинской обл. в 2001–2004 гг. 

ПМА 2021 – Полевые материалы экспедиции автора в г. Поронайске 
Сахалинской обл. в 2021 г. (информант Сирюко Минато). 

РГИА – Российский государственный исторический архив Дальнего 
Востока. Ф. Р-2411. Оп. 1. Д. 43. Л. 58, 61, 137. 

СПб филиал АРАН – Санкт-Петербургский филиал архива Россий-
ской академии наук. Ф. 849. Оп. 5. Д. 806. Л. 1. 

Алпатов Л. Сахалин (путевые записки этнографа). М.: Федерация, 
1930. 

Арутюнов С.А., Миссонова Л.И. (отв. ред.). Специальная тема но-
мера: Вопросы этнонимии Тихоокеанского региона // Этнографическое 
обозрение. 2022. № 2. С. 5–100. 

Бибикова Е.А., Минато Сирюко, Миссонова Л.И., Певнов А.М. Бук-
варь. 1 класс: Учеб. пособие на уильтинском языке для общеобразователь-
ных организаций. М.; СПб.: Просвещение, 2022. (Новый учебник Даль-
него Востока). 



ЭТНОНИМИЯ КАК ИСТОРИЧЕСКИЙ ИСТОЧНИК  209 

 

Бибикова Е.А., Минато Сирюко, Миссонова Л.И., Певнов А.М. Кар-
тинный словарь уильтинского языка. 1–4 классы: Учеб. пособие для об-
щеобразовательных организаций. М.; СПб.: Просвещение, 2023. (Новый 
учебник Дальнего Востока). 

Бибикова Е.А., Минато Сирюко, Миссонова Л.И., Певнов А.М. Книги 
для чтения на языке уильта. Комплект «Сōндō» («Олененок») [7 книг]. 
М.; СПб.: Просвещение, 2024. 

Бошняк Н.К. Экспедиция в Приамурском крае (Экспедиция на Саха-
лин с 20 февраля по 3 апреля 1852 года) // Морской сборник. 1858. 
Т. XXXVIII. № 12. С. 179–194. 

Василевич Г.М. (сост.). Эвенкийско-русский словарь. М.: Гос. изд-во 
иностранных и национальных словарей, 1958. 

Гапанович И.И. Статья о книге С.М. Широкогорова «Social 
organization of the Northern Tungus with introductory chapters concerting 
geographical distribution and history of these groups by S.M. Shirokogoroff. 
The Commercial Press Limited, Shanghai, China, 1929.– XVI+428 pp., 9 maps, 
5 illustrations, 14 tables» / Редакция сборников «Вольная Сибирь». Прага. 
Рукопись, б.г. // ГАРФ. Ф. Р-5869. Оп. 1. Д. 36. Л. 1–15. 

Груздева Е.Ю., Тэмина М.Г. Родовые этнонимы нивхов // Этнографи-
ческое обозрение. 2022. № 2. С. 69–94. 

Икегами Дз. Сказания и легенды народа уйльта / ред. Т. Цумагари. 
Саппоро: Изд-во филологического факультета Университета Хоккайдо, 
2007. 

Йохансен У. Влияние Сергея Михайловича Широкогорова на немец-
кую этнологию / пер. с нем. Д.А. Функа // Этнографическое обозрение. 
2002. № 1. С. 139–143. 

Кузнецов А.И. Ульта (ороки) // Сибирь: этносы и культуры (Народы 
Сибири в XIX в.) / отв. ред. З.П. Соколова. Вып. 4. М.; Улан-Удэ: Восточно-
Сибирский гос. институт культуры, 1999. С. 37–59. 

Кузнецов А.И., Миссонова Л.И. Ороки Сахалина: проблемы современ-
ного развития (По материалам этнографической экспедиции Института 
этнологии и антропологии АН СССР в Поронайский и Ногликский рай-
оны Сахалинской области). М., 1991. (Исследования по прикладной и не-
отложной этнологии. Серия А: Межнациональные отношения в СССР. 
№ 23). 

Лаббэ П. Остров Сахалин. Путевые впечатления. М.: М.В. Клюкин, 
1903. 

Леонтович С. (сост.). Краткий русско-ороченский словарь с грамма-
тической заметкой. Наречие бассейна реки Тумнин, впадающей в Татар-
ский пролив, севернее Императорской гавани // Записки Общества изу-
чения Амурского края Филиального отделения Приамурского отдела Им-
ператорского Русского географического общества. Т. V. Вып. II. Владиво-
сток: Тип. Н.В. Ремезова, 1896. 

Лопатин И.А. Гольды Амурские, Уссурийские и Сунгарийские. Опыт 
этнографического исследования // Записки общества изучения Амур-
ского края Владивостокского отделения Приамурского отдела Русского 
географического общества. 1922. Т. XVII. 

Маевич А. Ороки в прошлом и настоящем (пер. с англ. яз.) // Краевед-
ческий бюллетень (Южно-Сахалинск). 1994. № 2. С. 11–31. 



210 Сибирский этнографический сборник. Вып. 11 

Мамия Риндзо. Путешествие в Восточной Тартарии. Кн. 1–2. Дайрен: 
Южно-Маньчжурская железнодорожная компания, 1938 (на яп. яз.) // 
Архив Библиотеки Национального музея этнологии г. Осака (Япония). 

Миссонова Л.И. Уйльта Сахалина: основные проблемы исследований 
// Этнографическое обозрение. 2002. № 5. С. 61–81. 

Миссонова Л.И. Уйльта Сахалина: большие проблемы малочислен-
ного народа. М.: Наука, 2006. 

Мицуль М.С. Очерк острова Сахалин в сельскохозяйственном отноше-
нии. СПб.: Общедоступ. тип. и лит. А.Е. Ландау и К°, 1873. 

Невельской Г.И. Подвиги русских морских офицеров на крайнем во-
стоке России. 1849–1955. (Приамурский и Приуссурийский край. По-
смертные записки адмирала Невельского, изданные супругой покойного 
Екатериной Ивановной Невельской). Хабаровск: Хабаровское кн. изд-во, 
1969 [1878]. 

Озолиня Л.В. Орокско-русский словарь / отв. ред. Б.В. Болдырев. Но-
восибирск: Изд-во СО РАН, 2001. 

Осипова М.В. Айно/айну/айны и утари: к вопросу именования абори-
генов дальневосточных островов Тихого океана // Этнографическое обо-
зрение. 2022. № 2. С. 54–68. 

Отчет о поездках к тунгусам и ороченам Забайкальской области в 1912 
и 1913 гг. С.М. и Е.Н. Широкогоровых // Известия Русского комитета для 
изучения Средней и Восточной Азии в историческом, археологическом, 
лингвистическом и этнографическом отношениях. Серия 2. № 3. Петро-
град, 1914. С. 129–146. 

Патканов С. Опыт географии и статистики тунгусских племен Си-
бири на основании данных переписи населения 1897 г. и других источни-
ков. Ч. II: Прочие тунгусские племена // Записки Императорского рус-
ского географического общества по отделению этнографии. Т. XXXI / под 
ред. Н.П. Веселовского. СПб.: Слово, 1906. 

Патканов С. Статистические данные, показывающие племенной со-
став населения Сибири, язык и роды инородцев (на основании данных 
специальной разработки материала переписи 1897 г.): в 3 т. Т. III: Иркут-
ская губ., Забайкальская, Амурская, Якутская, Приморская обл. и о. Саха-
лин // Записки Императорского русского географического общества по 
отделению статистики. Т. XI / под ред. В.В. Морачевского. Вып. 3. СПб.: 
Типография «Ш. Буссель», 1912. 

Певнов А.М. Этимология некоторых названий народов бассейна 
Амура и Сахалина // Этнографическое обозрение. 2022. № 2. С. 23–44. 

Петрова Т.И. Язык ороков (ульта). Л.: Наука, 1967. 
Пилсудский Б.О. Из поездки к орокам Сахалина в 1904 г. Южно-Саха-

линск: ИМГиГ, 1989. 
Попов Н.П. Река Поронай и ее инородческое население // Сахалин-

ский календарь и материалы к изучению острова Сахалин. Б.м.: Тип. на о-
ве Сахалине, 1895. Отд. 2. 

Сахалинский календарь на 1898 г. Б.м.: Тип. на о-ве Сахалине, 1898. 
Сахалинский календарь на 1899 г. Б.м.: Тип. на о-ве Сахалине, 1899. 
Сем Ю.А. Леопольд Иванович Шренк (1826–1894 гг.): жизнь и дея-

тельность исследователя Приамурья, Приморья и Сахалина. Южно-Саха-
линск: Сахалинское кн. изд-во, 2003. 



ЭТНОНИМИЯ КАК ИСТОРИЧЕСКИЙ ИСТОЧНИК  211 

 

Сем Ю.А., Сем Л.И., Сем Т.Ю. Материалы по традиционной культуре, 
фольклору и языку ороков. Владивосток: Дальнаука, 2011. 

Соколова З.П., Пивнева Е.А. (ред.) Этнологическая экспертиза: 
народы Севера России. 1959–1962 годы. М.: Изд-во ИЭА РАН, 2005. 

Старцев А.Ф. Классификация и этимология этнонимов ороков Саха-
лина в отечественной литературе // Труды Института истории, археоло-
гии и этнографии ДВО РАН. 2018. № 21 (4). С. 11–31. 

Старцев А. Ф. Нерешенные проблемы этнонимии ороков Сахалина в 
трудах российских и зарубежных исследователей // Россия и АТР. 2020. 
№ 2. С. 165–178. 

Храбрый Мэргэ – Маӈга Мэргэ – Brave Merge: уйльтинская сказка / 
сост. И.В. Красильникова, О.Е. Рожнова; пер. с уилт. яз. Е.А. Бибикова. 
Южно-Сахалинск: Сахалин – Приамурские ведомости, 2018. 

Шренк Л.И. Об инородцах Амурского края. Т. I: Части географическо-
историческая и антропо-этнологическая. СПб.: Издание Императорской 
академии наук, 1883. 

Янхунен Ю. Названия айнов у народов Амура и Сахалина // Этногра-
фическое обозрение. 2022. № 2. С. 45–53. 

A Tungus Dictionary: Tungus-Russian and Russian-Tungus. 
Photogravured from the Manuscripts by the Late Prof. S.M. Shirokogoroff. 
Tokyo (Nippon): The Minzokugaku Kyōkai, 1944. 

Anderson D.G., Arzyutov D.V. The Etnos Archipelago: Sergei M. 
Shirokogoroff and the Life History of a Controversial Antropological Concept 
// Current Anthropology. 2019. Vol. 60. No. 6. P. 741–773. 

Austerlitz R. Nivkh-Ainu-Orok Linguistic Symbiosis on the Island of 
Sakhalin. Unpublished manuscript dated 5.IX.[19]89. 

Ikegami J. A Dictionary of the Uilta Language Spoken on Sakhalin. 
Sapporo: Hokkaido University Press, 1997. 

Janhunen J. On the Ethnonyms Orok and Uryangkhai // Studia 
Etymologica Cracoviensia. 2014. Vol. 19. P. 71–81. 

Magata H. (comp.). A Dictionary of the Uilta Language. Abashiri: The 
Society for the Preservation of Northern Region Culture and Folklore, 1981 (на 
яп. и уилт. яз.). 



 

 

Яптик Елизавета Сэроковна 

ГОСТЕПРИИМСТВО – 
МАРКЕР ЭТНИЧЕСКОЙ ИДЕНТИЧНОСТИ 

НЕНЦЕВ ЯМАЛА 
 
 

Введение 
Гостеприимство является типовым аспектом жизни, свойственным 

человеческим культурам. Гостеприимство носит этнознаковую функ-
цию в известном противопоставлении «мы – они» (Анчабадзе 1984: 
120), таким образом, дает возможность идентифицировать себя среди 
других этносов. У ненцев и других кочевых народов оно приобретает 
определяющее значение для их образа жизни и этнической идентич-
ности. В исследовании, проведенном Сибирским научно-аналитиче-
ским центром (Тюмень) в 2004 г., 81,9 % опрошенных ненцев назвали 
гостеприимство одним из положительных качеств своего народа (Тра-
диции кочевого населения 2004). 

Обычаи гостеприимства кочевых ненцев упоминают многие иссле-
дователи и путешественники в своих трудах (Дунин-Горкавич 1911; 
Житков 1913; Евладов 1992; Хомич 1995; Миддендорф 2002; Головнёв 
2004; Арзютов 2017 и др.). М.Н. Губогло особо подчеркнул, что в экс-
тремальных условиях кочевий на первом месте институты эмпатии, 
доверия и человечности (Губогло 2015). У ненцев сроки гостевания не 
регламентированы. Часты ситуации, когда гость задерживается на не-
делю – две из-за ненастной погоды. «Человечность – система особого 
рода позитивных, объединяющих чувств и реакций, выделяющих нас 
из животного мира», – пишет Б.Х. Бгажноков (Бгажноков 2003: 113). 
Каждый, сам оказавшийся в экстремальной ситуации, способен соиз-
мерять собственные чувства и потребности с аналогичными пережива-
ниями другого человека. Исследователь номадической культуры (в 
том числе – ненецкой) А.В. Головнёв подчеркнул, что, «по тундровому 
обычаю, гость может жить в чужом чуме сколько угодно; ему не станут 
задавать назойливых вопросов и не попрекнут куском мяса» (Головнёв 
2004: 42). Кочевник прежде всего – человек эмпатический, умеющий 
сочувствовать, умеющий «понять, простить, помочь». И здесь хочется 
подчеркнуть, что гостеприимство – это общественный институт, 



ГОСТЕПРИИМСТВО – МАРКЕР ЭТНИЧЕСКОЙ ИДЕНТИЧНОСТИ  213 

 

который обязывает людей соблюдать правила, дабы не быть отторгну-
тыми обществом, чтобы обеспечить имя себе и детям. 

Этнографы-ненцы как само собой разумеющееся подчеркивают 
гостеприимность ненцев не только в тундре, но и в городах (Харючи 
2001; Пушкарева 2006). Эта тема в последние годы, в связи с разви-
тием этнического туризма, все чаще обсуждается в средствах массовой 
информации ЯНАО (Традиции кочевого населения 2004) и в органах 
государственной власти округа (Пушкарева 2006). Так или иначе, мно-
гие исследователи и путешественники подчеркивали радушное госте-
приимство ненцев, но предметом специального глубокого анализа 
этот институт не становился. Вместе с тем именно формируя стратегии 
по приему гос3тей и раздаче подарков, ненцы строят свое социально-
экономическое и культурное пространство, устанавливают отношения 
между родственными группами, соседями и «чужими». В этом поле 
формируется их этнокультурная самобытность. 

Цель статьи – проанализировать обычно-правовые нормы ненец-
кого гостеприимства в контексте проблемы этнической идентичности. 
Именно при приеме гостей у хозяина есть возможность проявить свои 
лучшие качества как человека и члена общества; также здесь проявля-
ется умение строить «свои» границы и условные мосты с «другими». 
Материалами для написания статьи стали полевые исследования ав-
тора, проводившиеся в Ямальском р-не Ямало-Ненецкого автоном-
ного округа (ЯНАО) с 2016 г. по настоящее время. Постоянное прожи-
вание в изучаемом обществе сделали актуальным использование та-
ких методов исследования, как включенное наблюдение и автоэтно-
графия (Соколовский 2017; Тюхтенева 2017). 

Методологическую основу работы составили научные публикации 
о социальной роли гостеприимства арктических кочевников (Голов-
нёв 2004; Арзютов 2017; Арзютов, Окотэтто 2018), об этических нормах 
приема гостей у разных народов (Анчабадзе 1984; Байбурин, Топорков 
2019; Лапина 1998; Громов 2015), о проксемическом поведении чело-
века (Феденок, Буркова 2021), о принципах социальной эмпатии 
(Бгажноков 2003), об обычно-правовых нормах автохтонных сообществ 
(Фукс 1981; Мальцев 1999; Материалы по юридической этнографии 
1993). Также, как хранители «памяти народа» о социальных нормах, в 
работе использовались фольклорные источники (Христофорова 1998). 

Фольклор, моделирующий поведение акторов  
гостеприимства 

В аборигенных сообществах, где люди живут лицом к лицу с при-
родой и окружающими ее духами, много значения придается различ-
ным приметам, поговоркам и знакам, в которых закодированы нормы 
поведения. Связанность обычно-правовых норм с фольклором объяс-
няется прежде всего тем, что эти нормы возникли в бесписьменных 
культурах и существовали только в коллективной народной памяти 
(Мальцев 1999: 27). Ненцы часто уделяют внимание приметам и 



214 Сибирский этнографический сборник. Вып. 11 

знакам, предшествующим приезду гостей. Примером может быть слу-
чай, когда маленький ребенок, встав на четвереньки, смотрит между 
ног. «Память» народа сохраняет часто суть нормы, но толкования и де-
тали могут видоизменяться. У многих народов считается, что ребенок 
– существо сакрально чистое, и поэтому знаки, подаваемые им, – ис-
тинные. Это, скорее, отголоски тех верований, где гость – посланник 
Бога, а дети ближе всех к нему. Как правило, подобные знаки малышей 
становятся предметом разговора и гаданий: кто приедет, что подгото-
вить к его приезду и т.д. 

Информанты рассказали о знаках, которые «подает огонь» перед 
появлением гостей. Один из них – выстреливающая из костра искра: 
куда она упала – там и сядет гость. Куда клонится пламя – оттуда и 
гости. С огнем связана и примета, приведенная О.Б. Христофоровой в 
следующей, литературно обработанной, форме: «Огонь в чуме затре-
щал – гостей пообещал» (Христофорова 1998: 108). Во всех случаях 
огонь наделяется свойствами, предупреждающими хозяев от внешних 
воздействий, и моделирует их поведение. 

В ненецкой культуре большая роль отводится и снам как регулято-
рам дальнейших действий человека путем прогноза (Христофорова 
1998: 20). Например, хозяйка чума говорит: «Сегодня совсем не спала 
– наверно, гость мой сон топтал». Считается, что перед приездом дол-
гожданных гостей не спится. Также будущий гость может неожиданно 
присниться, что можно считать знаком к его скорому прибытию. 

Прием гостей у ненцев регламентируется многочисленными нор-
мами, зафиксированными в поговорках вадаӈгара. Писатель Ю.К. Вэ-
лла привел одну из тех, которая относится к правилам приема: 
«Нельзя брать назад подарки – подол себе опалишь» (Вэлла 2005: 8). 
Ее можно интерпретировать двумя способами. Во-первых, хозяева, не 
приняв подарок, оскорбят дарителя. Во-вторых – и мне эта поговорка 
известна именно в таком контексте – гость, привозящий угощения: 
мясо, рыбу или другие продукты – не должен сам этим потчеваться. Во 
многих культурах, наоборот, необходимо испробовать то, чем собира-
ешься угостить людей, для демонстрации того, что продукт не отрав-
лен. Здесь же, как интерпретировали сами ненцы, они исходили из 
следующего принципа. Гость должен знать меру: чтобы не получилось 
так, что сам полностью употребил гостинцы, не дав попробовать хозя-
евам. Эта поговорка регламентирует поведение гостя и хозяина. 

Часто ненецкие поговорки носят конкретный повелительный ха-
рактер, в них разъясняется определенная норма поведения и санкции 
в отношении гостей и принимающей стороны. Например: «Мядонда 
сяйлабтад – нябинзер’ ябамд ётан» («Гостя угости чаем – иначе сча-
стье потеряешь») или «Митерана ӈуда пили” терсавэй ӈэӈгу» («Рука 
дающего всегда будет полна») (Окотэтто 2013: 25–27). Приведенные 
поговорки коротко и ясно выражают «властную коллективную волю, 
которая оказывает мотивационное давление на индивида» (Мальцев 
1999: 26). Они обязывают к непременному угощению гостя чаем. Не-
нецкое чаепитие (сяйма) предполагает не только питие горячего 



ГОСТЕПРИИМСТВО – МАРКЕР ЭТНИЧЕСКОЙ ИДЕНТИЧНОСТИ  215 

 

напитка, что актуально в преимущественно холодной природной зоне, 
но и вообще прием пищи. Сяйма – это прием гостя с обильным угоще-
нием, чтобы предотвратить потерю счастья, достатка. Вторая пого-
ворка также регламентирует поведение хозяина, который должен быть 
щедрым в отношении гостей, и тогда не последует наказания в виде 
бедности – терсяда ӈуда («рука без содержимого»). 

В вышеприведенной поговорке Ю. Вэлла также обращает на себя 
внимание неизбежность санкции в виде опаленного подола. Здесь со-
хранилась суть нормы: в случае нарушения правила – последует нака-
зание: подол будет опален огнем, символизирующим род. Тем более 
что в ненецком чуме опалить подол не составляет труда, т.к. очаг рас-
положен в центре чума и одежда ненцев удлиненная. Такая санкция 
моделировала поведение гостей в конкретной ситуации: не съесть свои 
же гостинцы, но также предупреждала их о том, что необходимо про-
ходить пространство между очагом и столом аккуратно, чтобы не об-
жечься, не задеть кипящий чайник над очагом и не трясти подолом 
над низеньким столом хозяев. С.Л. Фукс, описывая обычное право ка-
захов XVIII–XIX вв., предполагает, что «отсечением подола сопровож-
далась, очевидно, процедура исключения из круга лиц, связанных кол-
лективной, взаимной ответственностью» (Фукс 1981: 58–59). В обоих 
случаях происходит наказание нарушителей общепринятой нормы в 
виде разрушения целостности одежды. Учитывая, что автохтонные со-
общества придавали сакральное значение своим нарядам, а его ото-
рочка несла охранительный смысл, разрушение внешних границ 
одежды (подола) символизировало сломанные защитные линии, т.е. 
отныне этот человек не находился под защитой рода. Подол невоз-
можно скрыть от взоров членов сообщества, так же невозможно 
скрыть свой позор. Здесь миф о сожженном подоле служит лишь для 
передачи обычая от старшего поколения к подрастающему, с самой 
нормой он конкретно не связан. 

Устные фольклорные произведения – сказки, называемые лаха-
нако (от слова лахана – говорить), вадако (от слова вада – слово, язык) 
первыми знакомят детей с этическими нормами общества. Взять, к 
примеру, сказку «Хутий» («Кукушка») (Бармич 2008: 14–16, 78–79), 
где заболевшая женщина, не получая внимания со стороны детей, уле-
тела от них, превратившись в кукушку. Данная сказка демонстрирует 
нарушенную цепь дарообменных отношений внутри родственной 
группы. Дети, оказавшиеся неблагодарными (не подарили благо – 
уход за матерью), нарушили правило уважительного отношения к 
старшему родственнику и тем самым способствовали разрушению ро-
довых связей. Здесь моральный элемент контролируется правовым: 
если не уважать старших, то можно лишиться наследства. Отсюда – 
произойдет ослабление родственных связей, что, в свою очередь, будет 
способствовать экономическому краху социума. Следовательно, обще-
ство заинтересовано в том, чтобы правовые нормы подавались детям в 
доступной для них форме – в виде сказок, притч, рассказов. Или взять 



216 Сибирский этнографический сборник. Вып. 11 

сказку «Пэдарэко, Явэко» («Лесной медведь, Морской медведь») (Бар-
мич 2008: 60–62, 103–104), где встречаются белый и бурый медведи и 
пытаются доказать, кто из них сильней. В результате они решили за-
менить вражду на добрососедские отношения и жить мирно каждый 
на своей территории. Похожая сказка «Гагара-старик и воробей-ста-
рик» (Маленький слушатель 1994: 6), в которой рассказывается о том, 
что птицы жили в одном чуме и делились друг с другом пищей: рыбой 
и червячками. Но поняв, что пищевые предпочтения у них разные, ре-
шили жить в раздельных чумах. Такие произведения являются приме-
рами соблюдения территориально-соседских отношений, когда инди-
вид задумывается о своем месте в мире, о своей идентификации. В них 
продемонтрировано не только умение героев договориться, но и толе-
рантность к людям с другими привычками, поддержание добрососед-
ских отношениях с теми, чей внешний облик и образ жизни несколько 
отличается. 

Фольклорные произведения в виде притч, поговорок, сказок, интер-
претации снов и примет являются в завуалированной форме рассказы-
вают о нормах поведения, несут информацию об обычно-правовых от-
ношениях общества. Они предостерегают членов общества от нежела-
тельных поступков, моделируют их поведение, а детей приучают к со-
блюдению этих норм через сказочные образы, которые понятны им. С 
детства каждый член общества впитывает в себя понятия о равенстве 
всего сущего, о любви к родственникам, соседям, и эти взаимоотноше-
ния ведут к поддержанию собственной идентичности группы. 

Символический язык встречи гостей как вход  
в «чужое» пространство 

Во многих культурах прием гостей похож на ритуал: существуют 
определенные этикетные правила. К примеру, необходимо предвари-
тельно позвонить хозяевам, постучать в дверь, поздороваться и т.д. Эти 
знаки предваряют нарушение гостем границ «чужого» пространства и 
служат для начала общения. У тундровых ненцев также имеется ряд 
правил, регламентирующих приезд гостей. 

В тундровом стойбище оленеводов первыми о приезде гостей часто 
оповещают собаки. Даже в ярабцах (легендах) можно найти подобные 
строки: «Ма, си’ няюд ӈани’ вэн” тёрейд. Тад сырӈадм’: ю” ӈэдалёда» 
(«Сзади чума опять собаки залаяли. Как поглядел: десять упряжек») 
или «Ӈамгэ” пиркана вэн” тёрейд”. Нё’ няюд самлянг сэр” тюковна 
ӈадимя» («Через некоторое время собаки залаяли. Со стороны входа – 
пять белых1 здесь появились») (Мифы и предания 2001: 89–100, 224–
234). Сегодня эти сигналы несколько разнообразнее: звон колоколь-
чиков2, звуки моторной лодки или «Бурана»3/вездехода, круг 

 
1 Пять белых – упряжка, в которую запряжены пять белых оленей. 
2 Часто оленьи упряжки украшаются колокольчиками, звон которых разносится 

далеко. 
3 «Буран» – отечественная марка снегохода. 



ГОСТЕПРИИМСТВО – МАРКЕР ЭТНИЧЕСКОЙ ИДЕНТИЧНОСТИ  217 

 

вертолета над стойбищем (Пушкарева 2006: 37). Эти звуковые сиг-
налы – призыв к действию для хозяев: женщины приступают к готовке 
пищи, а мужчины выходят встречать гостей. 

Гость же, подъезжая, должен подать знак о своих намерениях, 
чтобы не поставить в неловкое положение как себя, так и принимаю-
щую сторону. Гости-сваты останавливают упряжки у входа в чум среди 
хозяйских нарт. Этот ритуал описан Л.В. Хомич: «Подъехав к чуму 
отца невесты, жених останавливал свои сани против входа в чум» (Хо-
мич 2008: 99). В мифической песне «Красавица из рода Яр» сваты 
также остановили упряжки около нарты невесты, поэтому хозяева до-
гадались, что это сваты. Сваты останавливают нарты у «входа в чум» 
(нёны’ хэван’), т.е. максимально близко к принимающей стороне. 

Гость, приехавший с доброй вестью, останавливает упряжку у за-
гона (вад”ха), предварительно повернув ее по солнцу. Если же он 
явился с негативной информацией: война, смерть кого-либо – то де-
лает круг против солнца. Это надо воспринимать как сигнал к тону об-
щения, чтобы хозяева заранее настроились на определенный лад. 
Можно сказать, что этими действиями гость начинает «разговор» уже 
на расстоянии. 

Соблюдение дистанции – это не только естественная потребность 
социального существа (Феденок, Буркова 2021), но и язык общения, 
это – уже начало разговора. Автор в детстве была свидетелем, когда 
«гости» остановились от чума на расстоянии 200 м. Как оказалось, это 
соответствовало цели их визита: они заходили в чум только чтобы вы-
сказать свои претензии, продемонстрировали неприязнь к хозяину и 
уехали обратно без угощения. Взрослой автор узнала, что хозяин чума 
был повинен в смерти родственника визитеров. 

Проанализировав эти ситуации, автор пришла к выводу, что со-
блюдение дистанции, подчеркнутой остановкой упряжки в определен-
ном месте, – это невербальная сторона гостеприимства, направленная 
на внешнего зрителя. Сваты, максимально близко ставя нарты, пока-
зывают, что они хотят стать «своими» для этого рода, желая сокра-
тить расстояние, которое их разделяет. Посетители же, которые не 
желали иметь ничего общего с хозяевами, демонстративно оставляли 
упряжки в отдалении, подчеркивая, что даже пространство стойбища 
для них чуждо. 

У ненцев любой человек, приближающийся к стойбищу, восприни-
мается прежде всего как гость, что подчеркивается заметным оживле-
нием: хозяйка чума начинает растапливать печь и готовить чай. Гостя 
необходимо с дороги встретить угощением. Это вызвано, как писал 
Б.Х. Бгажноков, принципом социальной эмпатии, когда кочевые пле-
мена особенно понимают роль теплого приема и крова, т.к. часто нахо-
дятся в состоянии уязвимости (Бгажноков 2003: 88). Но также суще-
ствовал страх перед возмездием высших сил, т.к. для кочевников гость 
считался посланцем Бога или самим Богом. Здесь «контролер» в виде 
высших сил обязывает к тому, чтобы не нарушался обычай. 



218 Сибирский этнографический сборник. Вып. 11 

Но радушный прием у ненцев не означает теплых объятий с незна-
комым человеком. В такой ситуации приемлемо приветствие: «Ехе-
рана торова!»4 («Незнакомое, здравствуйте») без рукопожатий. У 
ненцев, как и у многих народов, ритуал встречи часто начинается с 
предложения угостить табаком (Арзютов 2017). Сегодня же может по-
ступить предложение закурить. Только для приветствия знакомых 
применяются слова: «Ӈани’ торова!» («Снова здравствуйте»). Руку 
протягивает старший. Разговаривая, малознакомые люди стараются 
не смотреть друг другу в глаза, особенно если беседуют мужчина и 
женщина. Женщине неприлично улыбаться, показывая десны: необ-
ходимо прикрывать рот ладонью. Широкая улыбка, громкий смех – 
это часть интимного внутрисемейного этикета, который не принято 
выставлять напоказ. 

Ненцы, по классификации Эдварда Холла, относятся к неконтакт-
ным культурам (Феденок, Буркова 2021). У них нет ритуалов обнима-
ния гостя или трения носами и т.д. При общении всегда соблюдается 
дистанция. Только старшие родственники могут поцеловать детей в 
нос или щеку, чего не принято делать при прощании. Поцелуй по-не-
нецки нюцява. В корне слова ню – «дитя, ребенок». Целуют обычно 
только своих детей, внуков, и поэтому акт нюцява относился только к 
«своим». Строжайше запрещено младшим целовать взрослых, что 
представителями другой культуры воспринимается порой как знак хо-
лодности отношений. У ненцев считается, что целование человека 
старше себя может означать вечное прощание, предвещающее его ско-
рую смерть. Смею предположить, что когда-то у них существовал об-
ряд целования покойников и, возможно, оттуда такой страх перед про-
щальными поцелуями. Сегодня у ненцев нет обряда целования умер-
ших, есть только символический обряд касания покойного. То есть су-
ществуют правила «антиповедения», когда в жизни запрещено то, что 
можно делать на похоронах. Это «антиповедение» исходит из поверья, 
что в жизни после смерти все наоборот: в потустороннем мире бодр-
ствуют ночью, одежда носится наоборот, ездят на нарте слева и т.д. Во 
время погребения это выражается в складывании подола одежды 
наоборот, «порче» вещей, перерезании узлов и т.д. И даже плач во 
время похоронного обряда, выражающий горевание по ушедшему 
родственнику, может быть воспринят как пожелание смерти кому-то 
из рода, и поэтому обряд обязан проводиться без слез с мыслью, что 
умершего ждет радость встречи с предками. Любой акт, который мо-
жет означать вечную разлуку, который предвещает смерть еще кого-то 
из живых, который лишает возможности встречи в потустороннем 
мире мертвых, ненцы стараются предотвратить соблюдением всех ри-
туальных норм. У человека даже после смерти должны быть устойчи-
вые связи с членами семьи, родственниками, друзьями. 

Если гость привез известие о смерти родственника, который еще не 
погребен, он не подает руки и не здоровается, приговаривая: «Нидм 

 
4 Торова – «здравствуйте», заимствовано у русских от слова «здорово». 



ГОСТЕПРИИМСТВО – МАРКЕР ЭТНИЧЕСКОЙ ИДЕНТИЧНОСТИ  219 

 

тороват» («Не здороваюсь») или «Торовами юӈгу» («Нет привет-
ствия»). В этом случае принимающая сторона начинает разговор с во-
проса «Что у вас случилось?» Наличие в стойбище незахороненного 
покойника временно делает членов его семьи сакрально нечистыми, 
следовательно – неконтакными. Женщины – родственницы покой-
ного развязывают веревки, соединяющие их косы. Развязанная коса 
здесь символизирует траур и является знаком «антиповедения». По-
сле того, как покойник вынесен на улицу (положен на нарту до захоро-
нения), косы завязываются через металлическое колечко, которое но-
сит защитную функцию. Если этого не сделать, то умерший заберет 
иӈу (мысли, умение соображать) женщины. Вход в чум в эти дни пре-
граждает металлический предмет (кочерга, топор), через который и 
переступают гости. Чум, в котором находится покойник, и живущие в 
нем люди, как отмечалось выше, считаются сакрально нечистыми 
(сямэй), и только металлические предметы на входе защищают гостей. 
Здесь происходит временный разрыв связей родственников покойного 
с их сообществом из-за «нечистоты», вызванной тем, что они находятся 
на пограничье двух миров. Но металлические, не подвластные сямэй, 
предметы: кольцо, топор, кочерга – помогают восстановлению разо-
рванных отношений. Таким образом, искусственно через металл под-
держивается единство сообщества, которое разделилось из-за похорон. 

Что касается беседы с гостем, она может начаться и на улице. Если 
это мужской разговор, то он начинается в зоне «хасавадёва», описан-
ной Е.Т. Пушкаревой как некий «мужской клуб» (Пушкарева, Буры-
кин 2011: 63). Хасавадёва – территория синякуй – позади чума на муж-
ской нарте, где происходят сугубо мужские разговоры. После подго-
товки угощения визитеров приглашают в чум за стол. Женщина, со-
блюдая традиции избегания по отношению к родственникам мужа, не 
приглашает сама. Она может как бы обратиться к своему супругу, сто-
ящему в толпе, а тот уже приглашает гостей-мужчин. Часто эта обязан-
ность по приглашению в чум поручается ребенку. Если гость – жен-
щина, не являющаяся родственницей мужа, то ее приглашает в чум хо-
зяйка. Ночные гости могут сами зайти в чум, предварительно подав го-
лос снаружи. 

Часто для самых дорогих гостей хозяева производят обряд жертво-
приношения ӈаям’хэвотава5 (букв. – «мазание тела кровью») – заби-
вание оленя. Обычно кровью жертвенных животных мажут лики идо-
лов. Название обряда нас отсылает к тому, что гость считается послан-
ником Бога, раз удостаивается обряда «кровомазанья». С.Н. Харючи 
описал случай, когда кончиком уха жертвенного оленя делали отме-
тину на лбу гостя с целью защиты его (Харючи, Филант, Антонов 2009: 
70). Кровь священной жертвы наделяется очистительной и защитной 
функцией. Помню, когда нас, детей, привозили из интерната в тундру, 
наш дедушка производил ритуальное забивание оленя. Он считал нас 

 
5 Ӈаям’хэвотава – от слов ӈая – «тело», хэвотава – «помазать кровью». 



220 Сибирский этнографический сборник. Вып. 11 

приехавшими из «грязного» места, и мы должны были очиститься, 
выпив свежей крови. Этнограф Г.П. Харючи заметила, что во время та-
кого обряда гостю, приехавшему, к примеру, из поселка, «при прохож-
дении под веревками жертвенного оленя можно брать с собой что-ни-
будь из вещей отсутствующих членов семьи (фото, шапку, рубашку 
и т.п.), как будто они тоже участвуют в этом обряде» (Харючи 2001: 
177–178). Таким же образом можно «пообщаться» и с духами-покрови-
телями, передав определенные дары человеку, который едет к священ-
ному месту. Это заочное участие родственников в обрядах очищения и 
гостевания имеет параллель с поминальным обрядом. Перед началом 
поминок все присутствующие проходят круг по солнцу вокруг гроба и 
постукивают по колокольчику покойного столько раз, сколько в семье 
насчитывается людей, со словами: «Маня” това”!» («Мы пришли!»). 
Из этого можно сделать вывод, что традиция заочного участия род-
ственников в обрядах гостевания была направлена на скрепление ро-
довых связей. Субъектами отношений с высшим миром и миром усоп-
ших являются не отдельные люди, а весь род, семья. 

Ритуал приема, демонстрирующий уважительное отношение к 
гостю, способствует росту авторитета хозяина как хлебосольного, щед-
рого. Нарушившие закон гостеприимства осуждаются и делаются 
предметами разговоров. Мне поведали случай, когда охотник (русский 
мужчина) приехал на факторию, и ненец-факторщик6 не напоил его 
чаем с дороги, сославшись на то, что у него нет воды. Охотник очень 
возмутился и всем рассказывал о недостойном поступке факторщика: 
«В тундре даже старые бабушки ночью встают и затапливают печь, 
чтобы меня чаем угостить» (ПМА 2016). Думается, что если бы фактор-
щик был русским, то реакция охотника была бы иной. Недовольство 
гостя было вызвано именно тем, что ненец нарушил свою традицион-
ную норму, которая импонировала окружающим. Отказ, полученный 
охотником, «разрушил привычный мир» «моральной экономики», 
которая, по мнению О.Ю. Артемовой (Артемова 2018: 160–162), цемен-
тирует аборигенные сообщества и на которой держится внутренняя це-
лостность социума. 

Ритуалы приема гостей – это визуальная сторона обрядов едине-
ния (ван Геннеп 1999: 122). Когда гости желают соединиться с хозяе-
вами родственными узами, они ставят нарты у входа в чум (как в слу-
чае сватовства), и наоборот, демонстративно избегают территорию 
стойбища, когда не хотят общения. Из желания же демонстрации еди-
нения с родом допускается возможность заочного участия родственни-
ков (в виде одежды, фотографии или простого упоминания) в церемо-
ниях гостевания или поминовения. То есть сеть родственных связей 
должна быть неразрывной всегда, даже при расставании, что оправды-
вает запреты на прощальные поцелуи и слезы, которые могут предве-
щать вечную разлуку. Ритуализированность гостевого приема у ненцев 
направлена на идентификацию человека в данном обществе: 

 
6 Факторщик – хозяин или управляющий факторией. 



ГОСТЕПРИИМСТВО – МАРКЕР ЭТНИЧЕСКОЙ ИДЕНТИЧНОСТИ  221 

 

насколько он «свой» или «чужой», насколько он близок к своему роду, 
с какой целью строит сеть контактов. 

Пясик и нибтрава – защитники границ 

В ненецкой культуре принято одинаково радушно и щедро встре-
чать всех гостей вне зависимости от их социального статуса, этниче-
ской принадлежности и пр. Но всегда необходимо помнить, что это 
«иной» (если он не родственник), и поэтому важно соблюдать некото-
рые этикетные моменты в общении с ним. Это касается, например, во-
проса, можно ли распрячь его упряжку. Распрягает ли гость оленей из 
упряжки – зависит от цели визита. Если он приезжает надолго, то рас-
прягает. Если гость прибыл только на одну ночь, то он может просто 
отпустить оленей на привязи для выпаса и отдыха. Упряжка остается 
запряженной – если гость проезжающий и он не дал согласия на ее 
распрягание. Распрячь (подеронзь) ее может только сам хозяин 
упряжки, а если женщина – то только его мать, сестра или дочь с его 
разрешения. Упряжка – это условная «территория» рода, она непри-
косновенна. Распрягая оленей, «чужой» получает доступ к пуговицам 
пясик, на которых держится вся упряжь. Здесь пясик символизирует 
целостность не только упряжки, но и удачи яб всего его рода. Чужой, 
расстегивая пясик, открывает замок, на который был заперт яб, и по-
этому попытка распрячь чужую нарту равна посяганию на чужое иму-
щество, на чужое счастье. С другой стороны, запряженная нарта – это 
возможность в любое время уехать, а может, и спастись. И здесь об-
ращу внимание на «социальный язык ненецких узлов», описанный 
Д.В. Арзютовым и Х.Х. Окотэтто (Арзютов, Окотэтто 2018: 91). Распря-
гая оленей, гость распускает не только узлы ю или пуговицы пясик, ко-
торые связывали оленей, здесь происходит символическое развязыва-
ние узлов, которые отделяли гостя от принимающей стороны. Авторы 
статьи приводят в пример примету, когда «человек не должен завязы-
вать узлы на нитке <…>, которой будет шить другой человек. Счита-
ется, что эти узлы будут преграждать после смерти путь в иной мир 
тому человеку, для которого были завязаны эти узлы» (Там же: 97). Я 
же слышала объяснение, что после смерти эти люди не смогут об-
щаться. В обоих случаях узел является преградой, которая способ-
ствует разрушению сети контактов, что для ненца кажется одним из 
страшных наказаний. Но также узел имеет защитную функцию: им 
связывают нарты с вещами, им завязывают своих оленей. То есть узел 
или пясик, как скрепляющие элементы, символизируют «территори-
альные» границы собственности рода: ограждают родовое имущество 
и семейное счастье от проникновения «чужих». 

Многие исследователи и путешественники любят акцентировать 
внимание на ненецком обычае запрета женщинам проходить сзади 
чума, где находятся священные нарты, и переступать через любые 
предметы. Данная норма основана на том, что женщина считается 
сямэй – сакрально нечистой. Если женщина «русская» (луцине), то ей 



222 Сибирский этнографический сборник. Вып. 11 

нарушение этих табу прощается. Она находится под покровительством 
своего Бога, поэтому ненецкие боги не могут ее наказать. Обычно к 
представителям другой культуры у ненцев очень лояльное отношение: 
русская не обязана знать ненецких традиций. Но обрусевшей ненке, 
выросшей в поселке, все же мягко укажут, что не следует этого делать. 
Если поселковой молодежи прощается незнание этих норм, то воз-
растную ненку подвергнут критике и осуждению. Если случился такой 
казус, что женщина наступила на какой-либо предмет, на котором нет 
металлических деталей, защищающих его (Лярская 2005; Сэрпиво 
2016), то хозяйка проводит обряд очищения нибтева путем окурива-
ния шкуркой бобра и оленьего внутреннего жира. В словаре Н.М. Те-
рещенко (Ненецко-русский словарь 2003: 310) глагол нибте(сь) запи-
сан в значении «очистить от “погани”, освободить, спасти, выпустить и 
спастись, освободиться». Очищение тоже предполагает под собой 
освобождение от женской нечистоты. Если женщина не проводит еже-
месячный обряд нибтрава после менструального цикла, то считается, 
что ее муж и дети – сяблута, что может повлиять на удачу в охоте и 
вызвать нападение волка на стадо. Здесь соблюдение гигиенических 
норм привязано к ответственности за семью и ее благополучие. По-
этому женщина, которая осознанно нарушает установленные правила, 
подвергается критике, т.к. ее действия считываются как недобрые по-
желания семье. Это может нанести урон в виде болезни членов рода 
или нападения хищника на оленье стадо. Нарушение норм поведения 
однозначно ведет к разрушению целостности общества, к разрушению 
его стройной схемы: заболевший человек становится нетрудоспособен, 
требует ухода за собой, его обязанности перекладываются на других; 
пропавшего оленя необходимо искать, подбирать ему замену (приру-
чать другого оленя) и т.д. Осознанное несоблюдение норм приводит не 
только к символической «несвободе от погани» общества, но и к пря-
мым экономическим потерям. И эти утраты, которые касаются лично-
сти и родового имущества, мотивируют на «правильное» поведение не 
только хозяев, но и гостей. 

Итак, хождение в гости строго регламентировано, окружено этиче-
скими нормами, которые необходимо соблюдать для гармоничности и 
целостности социума. Узел ю или пясик являются защитниками сим-
волических границ рода: его материального имущества и семейного 
счастья от «чужих». Обряд нибтрава, ограждающий семью от погани 
сямэй, также направлен на восстановление нарушенных правил, несу-
щих кочевникам угрозу экономических потерь, сбоя графика движе-
ния, смены пастбищ и т.д. Обычно-правовые нормы ненцев эластично 
допускают возможность оберегания «чужих» границ и восстановления 
«своих», чтобы общество могло чувствовать себя свободным. 

Застольный этикет ненцев 
Однозначно визит гостей – это один из праздников в тундре, по-

тому что он привносит разнообразие в монотонное существование. 
Д.В. Громов, анализируя традиции гостеприимства разных народов, 



ГОСТЕПРИИМСТВО – МАРКЕР ЭТНИЧЕСКОЙ ИДЕНТИЧНОСТИ  223 

 

заметил, что у многих принято хранить что-то (продукты, посуду) для 
«неожиданного приема» (Громов 2015: 13). Это характерно и для нен-
цев. Хозяйка, завидев гостя, достает припасенные на такой случай про-
дукты из грузовых нарт. Приводимая в «Толковом словаре» В. Даля 
поговорка «Пошли Бог гостей – и хозяин будет сытей!» (Даль 1994, 1: 
396) к случаю у всех народов. К приезду гостей хозяева ставят на стол 
лучшие угощения и сами вместе с ними потчуются. И здесь уже рабо-
тают законы престижного потребления, когда у хозяев появляется воз-
можность для демонстрации своего социального статуса, богатства, и, 
как следствие, получения уважения и почета (Сураганова 2009). У нен-
цев изобилие, конечно, может быть и не у всех, но перед гостем выстав-
ляется все, что есть в нартах. Информанты говорят: «Чай предложить 
– это закон, если даже кроме хлеба ничего нет». 

В ненецких семьях искусству приема гостей и одаривания при-
учают с детства. Обязательное угощение чаем прививается как эле-
мент воспитания, приучающий к тому, что жизнь в экстремальных 
условиях Севера на грани выживания требует внимательного отноше-
ния к любому гостю. Такое поведение предполагает, что и хозяин чума, 
оказавшись в подобной ситуации, будет принят, если не этим челове-
ком, то другим ненцем. Устойчивая фраза гласит, что все деловые раз-
говоры заводятся только после угощения. Стоит также заметить, что 
совместный прием пищи располагает к более открытому общению. 

В прошлом этот обычай предварительного угощения был момен-
тально перенят купцами во время ярмарок с «инородцами», чтобы 
расположить их к себе и вступить с ними в торгово-обменные отноше-
ния. А.Ю. Конев отметил, «что угощение, практиковавшееся как при 
установлении и закреплении политических отношений (в виде 
“корма”), так и перед началом торговли, выступало своеобразной точ-
кой пересечения всех форм обмена» (Конев 2017: 47). Купцы могли 
этот «корм» впоследствии включить в стоимость отпускаемых това-
ров, но предварительное угощение способствовало поднятию их ста-
туса в глазах покупателей-кочевников и установлению более тесных 
контактов. 

Ю.К. Вэлла в книге «Азбука оленевода» описал этикетную норму, 
согласно которой «лучший подарок для хозяйки стойбища – если ты 
не отказался попробовать пищу, которую приготовила она» (Вэлла 
2005: 10). От угощения не принято отказываться. Отказ от угощения – 
это оскорбление для хозяев и считывается как знак со стороны гостя к 
прерыванию дальнейших контактов. 

Строго регламентировано рассаживание гостей вокруг стола. Счи-
тается приличным спросить: «Где можно сесть?» Гость не должен сто-
ять у нёны (входные шесты чума) – это плохая примета: к покойнику. 
К слову, покойников принято выносить между первым и вторым ше-
стом от входа. Если гость не проходит в чум, это воспринимается как 
то, что он не только хозяйским угощением пренебрегает, но и предве-
щает чью-то смерть. 



224 Сибирский этнографический сборник. Вып. 11 

Когда гостей много, детей, чтобы не мешали, или стараются накор-
мить первыми, или посылают к соседям. Имеется устойчивое выраже-
ние: ӈацекы ӈэсым’ хадавы («Ребенок целое стойбище погубил»). Име-
ется в виду, что дети не должны присутствовать при разговоре взрос-
лых, т.к. могут лишнее сказать или интерпретировать разговор взрос-
лых по-своему и передать информацию соседям в искаженном виде. 
Из-за неправильно расшифрованных слов или действий может воз-
никнуть раздор между соседями, что нежелательно в небольшом соци-
уме. Общество придумывает правила, которые призваны защищать 
его от психологического дискомфорта. 

Еще одна поговорка, связанная с детьми: «Если ребенок стоит над 
застольем – останется сиротой» (т.е. он предрекает свое голодное бу-
дущее). Поэтому детям не рекомендуют ходить по соседям, когда те 
принимают пищу. Из этой же поговорки следует: если приглашают за 
стол, то по ненецкому этикету необходимо сразу соглашаться, не давая 
себя уговаривать. Эта норма, возможно, возникла из практических со-
ображений. Уговоры требуют времени, в течение которого может 
остыть чай. На обогрев чайника необходимы дополнительные дрова, 
которые нелегко добыть в арктической тундре. 

У многих народов «гостю предлагается лучшее место в комнате 
(иногда он отказывается, если это место принадлежит хозяину)» (Гро-
мов 2015: 16). У ненцев гость-мужчина также садится на почетном ме-
сте около хозяина чума у центрального шеста макода. Это место назы-
вается толь’маха – «спина (хребет) стола». Мужчина может сложить 
ноги крест-накрест (под низенький стол их невозможно просунуть). 
Женщине в центре стола сидеть запрещено: она не должна класть ноги 
на постель из представлений о ее сакральной нечистоте и поэтому рас-
полагается в конце стола, ближе к толь’ся – «лицу стола». Сидеть со 
скрещенными ногами женщине считается неприличным. На место хо-
зяина в его отсутствие могут сесть только дети хозяина и его сестра. 
Сидение брата или отца на месте хозяина считается неэтичным из пра-
вил избегания женщиной родственников мужа. Если жена садится на 
место мужа, это дурной знак: считывается как пожелание ему смерти, 
как если бы она хотела одна занимать всю постель. Никто, кроме их 
детей, не может сесть между хозяином и хозяйкой. 

В чуме у всех членов семьи есть свои индивидуальные чашки, даже 
если они из одного сервиза. В этом случае каждый старается найти ин-
дивидуальную особенность в рисунке или помечает ее. Это объясня-
ется обычаями избегания, хотя здесь действуют и гигиенические 
нормы. Из чашки хозяина может пить его жена, дети и сестра хозяина. 
Чашки пожилых родственников стараются не предлагать молодым 
людям. Из чашки хозяйки может пить муж, ее брат, сестра мужа, дети, 
но никто из мужчин рода хозяина. Предложив чашку брату мужа, жен-
щина как бы ставит знак равенства между мужем и его братом, что мо-
жет вызвать ревность и осуждение в обществе. Эти церемонии исходят 
из правил ненецкой этики, а также направлены на сохранение психо-
логического комфорта в стойбищах. 



ГОСТЕПРИИМСТВО – МАРКЕР ЭТНИЧЕСКОЙ ИДЕНТИЧНОСТИ  225 

 

Закончив пить чай, обычно переворачивают чашку на блюдце. 
Этот обычай описывается многими путешественниками как забавный, 
когда их неперевернутые чашки наполнялись свежим чаем. М.А. Ла-
пина описала такой же обычай переворачивания чайной чашки у 
народа ханты, используемый ими для гадания (Лапина 1998: 67). 
Ненцы также гадают: если появились пузыри под чашкой – то приедут 
еще гости. Ханты – многовековые соседи ненцев, и поэтому объяснима 
схожесть многих традиций: не только с внешней точки зрения, но и по 
внутреннему содержанию. 

Отношение к алкоголю заслуживает особого внимания. Если к 
столу подается алкоголь, то разливом его занимается хозяин чума. 
Хотя алкоголь получил распространение на Ямале не столь давно, мо-
жет быть, в XVIII в., вокруг него выстроено множество примет и риту-
алов. По-ненецки алкогольные напитки называются сярка (от рус-
ского «чарка») или ябе и” («опьяняющая вода»). Этот напиток счита-
ется святым (хэбидя и), потому что человек порой бессилен перед ним. 
«Святость» его оправдана тем, что может довести человека до такого 
состояния, когда он не может контролировать свое поведение, и это 
приравнивается к воздействию потусторонних сил. Алкоголь также 
один из статусных подарков, который подносится богам и использу-
ется в поминальном обряде. Мне пришлось быть свидетелем, когда во 
время поминок, ввиду отсутствия оленьей крови, использовали крас-
ное вино. Здесь оправдывается название алкоголя хэбидя и – «священ-
ная вода», а красный цвет приравнивает его к крови как к жидкости, 
символизирующей жизнь. Также полагаю, что это приравнивание 
красного вина крови возникло под влиянием христианства. Во-пер-
вых, этот обряд замещения крови проводится там, где нет возможно-
сти достать оленью кровь, т.е. среди оседлых ненцев. Оленеводам же 
легче достать кровь, чем вино. Во-вторых, кровь визуализируется на 
границе жизни: во время рождения и во время смерти, т.е. в моменты 
перехода. Такие ритуалы подчеркивают отношение ненцев к алко-
голю, который искусственно переносит человека в другое измерение, 
где его поведение неподконтрольно даже ему. И даже § 84 «Проекта 
законов для инородцев Тобольской губернии»7 гласил, что за тяжкие 
преступления, совершенные в состоянии опьянения, нарушители 
осуждались в более мягкой форме, т.к. человек «был пьян и по этой 
причине был на время лишен ума» (Материалы по юридической этно-
графии 1993: 47). В Проект юридического документа было внесено со-
стояние алкогольного опьянения как смягчающее обстоятельство, т.к. 
действия пьяного продиктованы его переходным (нечеловеческим) со-
стоянием. 

Принимая гостей, хозяин наливает алкоголь в рюмку, выпивает 
сам и подает каждому присутствующему по очереди, делая круг по 

 
7 Проект изложения законов для бродячих и кочующих инородцев, в Тобольской 

губернии обитающих 1824 г. // ЦГИА СССР. Ф. 1264. Оп. 1. Д. 269. 



226 Сибирский этнографический сборник. Вып. 11 

солнцу. Гость принимает рюмку, выпивает или просто нюхает и пере-
дает обратно хозяину. Обычай пить напитки вкруговую в научной ли-
тературе связывают с представлением народов о том, что «пища и пи-
тье исходят от родовых богов и принадлежат всему роду» (Байбурин, 
Топорков 2019: 149). Отказываться от предложенной рюмки не поло-
жено. Гость не обязан выпивать, но принять обязан, чтобы не обидеть 
хозяина и духа, который «находится в алкоголе». Не раз я наблюдала, 
когда непьющие (закодированные) ненцы, когда до них доходила оче-
редь принять чарку, макали палец в водку и смазывали себе лоб. Так 
они демонстрировали хозяевам, что они не игнорируют «священную 
воду», уважают компанию, но принять внутрь не могут. Опять же, не-
пьющие производят действия, схожие с кровопомазанием духов-
сядэев на священных местах. 

Во время приема пищи неприлично покидать стол, пока все не 
насытятся. Гость, который торопится, может выйти, предупредив хо-
зяев, но хозяйка со словами «Тольми’ нён хана”!» («Стол мой не за-
бери!») должна придержать край стола. Иначе визитер может унести 
со стола счастье и достаток хозяев (Байбурин, Топорков 2019: 16). Стол 
символизирует достаток семьи, многими народами считается «ладо-
нью Бога» (Там же: 136), и поэтому отношение к нему всегда почти-
тельное. По столу нельзя стучать, на него нельзя садиться. Щедрого, 
хлебосольного, радушного человека ненцы называют тольда сава не-
нэць’ («человек с хорошим столом»). Еду не принято ругать и не при-
нято хвалить. Пища – это дар свыше, вкусив ее, человек принимает 
этот дар. Исследования по пищевой культуре разных народов приво-
дят к мысли, что «трапеза предстает как своеобразный обмен с Богом» 
(Там же: 145), и, следовательно, обращение с едой почтительно, окру-
жено множеством примет и запретов. В ненецком языке нет слова 
«спасибо», хотя в последнее время в этом значении используют слово-
сочетание «ӈарка вада» (букв. «большое слово»). Человек, уважи-
тельно приняв любую пищу со стола, тем самым выражает благодар-
ность хозяевам. 

К обязательному исполнению гостем существует еще одно пра-
вило: угощение во всех чумах посещаемого стойбища, сколько бы их 
ни было. Если пренебречь каким-то чумом, его хозяева посчитают себя 
оскорбленными. При кратковременном гостевании большого количе-
ства гостей (например, туристические группы или представители ад-
министрации) в оленеводческом стойбище гости могут договориться и 
разойтись по разным чумам. 

Сегодня среди кочующих оленеводов большое распространение 
получили термосы. Они удобны во время отёльной кампании и дли-
тельного каслания8: всегда можно подкрепиться горячим чаем. Также 
пьют чай из термоса мужчины, когда им нужно рано утром уйти к стаду 
оленей, чтобы не беспокоить женщин и не разводить огонь. Кроме 
всего, так экономятся дрова. Мне рассказали случай, когда хозяйка 

 
8 Каслание – кочевания стойбища с места на место. 



ГОСТЕПРИИМСТВО – МАРКЕР ЭТНИЧЕСКОЙ ИДЕНТИЧНОСТИ  227 

 

потчевала гостей чаем из термоса, чем вызвала недовольство их по по-
воду «холодного» чая. Современная хозяйка нарушила тем самым эти-
кет. Она не продемонстрировала перед гостями свою заботу о них: не 
разожгла огонь, согревающий и символизирующий соединение людей 
(Лаптандер 2020), и не вскипятила чайник. Холодный чай – это зна-
чит: был холодный чум и холодный прием. 

Прием гостя для хозяев это однозначно возможность демонстра-
ции своего достатка и умения принимать гостей. Также гость желанен 
для жителя тундры как источник новой информации. Ненцы говорят: 
няндерта намда9, т.е. «послушать речи, получить информацию». 
Если Б.М. Житков в начале прошлого века отмечал, что «молва по 
тундре распространяется со сказочной быстротой» (Житков 1913: 209), 
то сегодня, несмотря на наличие в тундре спутниковых телефонов, гос-
тевание – это способ личного знакомства и завязывания новых отно-
шений на будущее. Кроме обмена информацией об общих знакомых, 
новостях и т.д., порой происходит слушанье новых легенд и сказаний. 
Случается, что «заманивают» в гости сказителя только ради свежих 
ярабцов или сюдбабцов10. Сегодня же у многих оленеводов в чумах 
есть видеоплееры, телевизоры, и поэтому сказания заменяются сов-
местным просмотром и обсуждением фильмов. 

Гость, оставшийся на ночь, как правило, спит в чуме того человека, 
к кому приехал. Если это официальное лицо (например, зоотехник или 
сборщик пантов) – у самого авторитетного человека в стойбище, кото-
рым может быть бригадир или самый старший. Неэтично укладывать 
рядом мужчину и женщину из разных фратриальных групп, т.к. гипо-
тетически они не брат и сестра. Если у гостя в стойбище есть родствен-
ники, то он обязан ночевать у них, чтобы «не испортить лицо» (сядм’ 
вомда) рода. Гость, приехавший за отдарком, ночует у своего «долж-
ника». Случайный путник может заночевать в первом чуме, если нет 
этических запретов к тому. К примеру, в чуме одинокой вдовы с детьми 
могут заночевать из мужчин ее брат по крови или по фратрии, чтобы в 
стойбище не возникло впоследствии разговоров, порочащих ее репу-
тацию. Ее предложение гостю-брату накрыться своей ягушкой то’ 
(ягушка для сна) не будет казаться двусмысленным. Лучше, если муж-
чина будет ночевать в том чуме, в котором есть мужчина. И здесь хоте-
лось бы развеять распространенные мифы о народах Севера, в том 
числе о ненцах, об «услугах сексуального характера, когда гостю 
предоставляется возможность вступать в интимные отношения с жен-
щинами “принимающей стороны”, включая жену, сестер, дочерей хо-
зяина» (Лопуленко 2009: 165–167). По ненецким этическим нормам 
такое недопустимо. Любые внебрачные связи осуждаются и считаются 

 
9 Няндер – буквальный перевод: «содержимое рта» (ня’(н) или ня’си – «рот», 

тер – «содержимое»); няндерота – интересный собеседник. 
10 Ярабц – сказание о страданиях героя (от слова яр – «плач»); сюдбабц (от слова 

сюдбя – «великан») – сказание о великанах и подвигах героев. Эти виды фольклор-
ных произведений могут напеваться сказителями в течение нескольких суток. 



228 Сибирский этнографический сборник. Вып. 11 

неправильными. И даже дети, рожденные вне брака, по статусу счита-
лись ниже законнорожденных и назывались в обществе нявды. 

Меньше всего проблем для хозяев составляют гости-супруги, кото-
рых без особых вопросов могут принять в любом чуме. И это, думаю, 
надо учитывать туристам и антропологам, которые хотят длительно 
пребывать в изучаемом сообществе. Таким положительным примером 
стали супруги-ученые Александр Волковицкий и Александра Терё-
хина, которые провели целый год в оленеводческом стойбище на п-ве 
Ямал (Этнографическая экспедиция). Они легко вписались в жизнь 
стойбища во многом благодаря тому, что были семейной парой и этим 
сняли все этические проблемы проживания в чужой семье. 

Коллективный прием пищи у ненцев отражает социальные нормы 
общества. Здесь через уважительное отношение к пище, к членам се-
мьи и гостям виден весь спектр этических правил. Демонстрация ра-
душного и щедрого приема гостей – это показатель престижа хозяев и 
надежда на аналогичное отношение к себе и всей семье в будущем. 
Совместный прием пищи – это благодарность Богу и символ единения 
сообщества. А употребление алкоголя в дружеской компании или пи-
тие оленьей крови во время жертвоприношений являются ритуалами, 
скрепляющими не только отношения между людьми, но и отношения 
людей с потусторонним миром. 

Особенности прощания и знаки  
покровительства гостям 

Как происходит прощание с гостями? Как писалось выше, ненцы 
не целуются при встрече, так же – при прощании. Целоваться и пла-
кать – плохая примета: можно не увидеться никогда. И даже поселко-
вые ненцы, над которыми не довлеют правила тундровой жизни: нет 
осуждения окружающих, нет угрозы потери оленей и других наказа-
ний – не приветствуют публичного выражения чувств. В межэтниче-
ских браках, когда один из супругов луца, снимаются запреты на пуб-
личные поцелуи супругов, родителей и детей. Но, к примеру, ненок, 
целующих прилюдно мужей и детей, в открытую не осуждают, но де-
лают предметами разговоров. Вышедшие замуж за «русских» имеют 
право в представлении ненецкого сообщества жить по тем правилам, 
которые приняты в новых семьях. Брак символизирует переход жен-
щины в другую социальную группу (ван Геннеп 1999), что предпола-
гает прерывание отношений с родительской семьей. Она уже не 
должна придерживаться тех правил поведения, которые были ранее: 
например, запрета на переступание через мужские вещи, разделку 
щуки и т.д. Ненецкая женщина становится матерью «русских» детей, 
которые должны воспитываться по отцовским родовым нормам. Но, с 
другой стороны, супружеские поцелуи и обнимания считаются у нен-
цев интимной стороной жизни, которая не должна выноситься на пуб-
лику. Поэтому публичные проявления теплых чувств, принятые в од-
ном сообществе за норму, в другом считаются неприличными. И 



ГОСТЕПРИИМСТВО – МАРКЕР ЭТНИЧЕСКОЙ ИДЕНТИЧНОСТИ  229 

 

«русские» мужья нежелание ненецких жен целоваться на людях при 
встрече воспринимают часто как оскорбление и бесчувственность с их 
стороны. Тактильный контакт при длительном расставании у ненцев 
может ограничиться только рукопожатием со словами «Лакамбой 
ӈэя» («Пока!») – в том смысле, что расстаемся временно. Также при 
выходе из чума или заходе в чум после возвращения, к примеру, с 
охоты не здороваются и не прощаются. Ежедневные разъезды – это по-
вседневная практика, поэтому излишняя эмоциональность при рас-
ставании может быть считана как знак того, что с уходящим что-то слу-
чится. Часто ненцы, живущие в поселке и видящие друг друга каждый 
день на работе или в детском саду, не приветствуют друг друга, не го-
ворят: «Доброе утро!» или «До свидания!» Представителями другой 
культуры это воспринимается как невежливость, как недоброжела-
тельность и т.д. На замечания по этому поводу ненцы отшучиваются: 
«В одном стойбище каждый день не здороваются». 

Покровительство гостю – это еще одна устоявшаяся традиция. 
Если гость не знает местности или он, к примеру, в тундре с особой 
миссией, то хозяин провожает его до следующего чума. На этот момент 
обратил внимание и исследователь В.Н. Адаев, назвав традицию со-
провождения ненцами путника, не знакомого с местностью, устояв-
шейся этической нормой: «Иногда подобная помощь осуществлялась 
по цепочке, от одного проводника к другому» (Адаев 2015: 33–34). Хо-
зяева могут дать гостю новых оленей в упряжку. В стойбище он нахо-
дится под защитой хозяина. В арктической тундровой зоне роль по-
кровительства гостю важна также из соображений безопасности для 
визитера. Он может заблудиться, может попасть в трясину или не 
знать, где находятся переходы рек и т.д. Известные исследователи 
Б.М. Житков, В.П. Евладов обязательно, по их описаниям, пользова-
лись сопровождением местных жителей, которые провожали их до 
следующих стойбищ. Покровительство – это не только знак уважения 
к гостю, защита от недоброжелателей, но и обеспечение безопасности 
его жизни. 

Покровительство связано еще и с тем, что, как и у многих народов, 
гость «вступает во временное родство с хозяином дома, и даже не 
только с ним, но и со всем родом» (Байбурин, Топорков 2019: 119). 
Приходилось часто наблюдать, когда длительно проживающему в 
чуме условному «русскому»: зоотехнику, медику и другим – ненцы 
присваивали социальные имена – Нека (старший брат), Неня (сестра), 
Хасаваню (сын). А появление у «чужого» прозвища вовсе означало, 
что этот человек «принят» в общество (Гирц 2017: 13). Это было при-
знаком включения его в семью, и с ним устанавливались родственные 
отношения. Например, у эстонского антрополога Лииво Нигласа есть 
в Ярсалинской тундре Ямальского р-на «родители» из рода Худи, в 
чуме которых он жил. Детей своих хозяев он называл также братьями 
и сестрами. Подобный же пример привел и Н.В. Плужников, когда ша-
ман Тубяку его «записал в свои дети»: «Обращаясь к духам, следом за 



230 Сибирский этнографический сборник. Вып. 11 

своими детьми он упоминал и нас, прибавляя к нашим именам сло-
вечко “нюо” – ребенок» (Плужников 2017: 146). О «временном усынов-
лении» в семье хантов писал также Ш. Дудек (Дудек 2017: 263). Этим 
хозяева демонстрируют обществу не только свое покровительство 
гостю, но и то, что между ними и гостем имеются только родственные 
отношения, не предполагающие, например, фривольности. Этот по-
сыл направлен также в сторону гостя, который обязан помнить, что в 
этом чуме он – родственник, а не представитель «чужого» рода, и по-
этому обязан соблюдать правила родственной семьи. 

Итак, прощание ненцев с гостями происходит с соблюдением тра-
диционных этических норм, которые позволительно нарушать жен-
щинам, находящимся в браке с представителями другой этнической 
группы. Гость во время визита стойбища находится под покровитель-
ством хозяев, выражающимся в защите, в «приеме» в родственники и 
сопровождении до следующих чумов. Такое поведение объясняется не 
только принятыми правилами приличия в обществе, но и с целью 
обеспечения гостю безопасности. 

Выводы 
По обычно-правовым нормам ненцев гостеприимство включает в 

себя правила приема гостя, обязательного угощения и покровитель-
ства и предполагает санкции в случае несоблюдения их. Обычай госте-
приимства подкреплен надеждой на аналогичный прием, а также ре-
лигиозным страхом потери семейного счастья яб. Кроме всего, для со-
циума, которое ведет постоянный кочевой образ жизни, нарушения 
правил поведения чреваты прямыми экономическими потерями. Кон-
тролером в этом упорядоченном мире служит «невидимая сила» в об-
разе верховного бога Нума. 

Гостеприимство как общая для всех культур черта, для ненцев и 
других кочевых народов приобретает определяющее значение для их 
образа жизни и идентичности. Прием гостей – это один из ярчайших 
моментов, когда происходит противопоставление себя – хозяина, и 
гостей – чужих: соседей, друзей, представителей другой культуры и 
т.д. И поэтому гостеприимство ритуализировано до тонкостей: необхо-
димо все время ставить вопрос: что можно делать с этим гостем, как с 
ним разговаривать, брат он мне или нет? 

С детства эти нормы завуалированно подаются через фольклор, в 
котором всегда существуют некие отношения между противоборству-
ющими сторонами. Сценки «свой» и «чужой» разворачиваются уже в 
момент, когда гость въезжает в стойбище. Сваты, желающие единения 
с родом, ставят нарты максимально близко ко входу в чум, а недруги 
демонстративно избегают территорию стойбища. Обряд идентифика-
ции выражается в заочном «участии» в церемониях гостевания или 
поминовения, когда родственники привозят только одежду или фото-
графию или просто мысленно упоминают имя отсутствующего родича. 
Правила гостеприимства вплетены в общую философию ненцев 
о единстве всех миров и ответственности нынешних поколений перед 



ГОСТЕПРИИМСТВО – МАРКЕР ЭТНИЧЕСКОЙ ИДЕНТИЧНОСТИ  231 

 

потомками и умершими родственниками, что прослеживается в кол-
лективном приеме пищи, алкоголя, оленьей крови. 

Вместе с тем традиционные этические нормы гостеприимства поз-
волительно нарушать женщинам, находящимся в браке с представите-
лями другой этнической группы, поселковой молодежи и «иным». 
Гости во время визита в стойбище находятся под покровительством хо-
зяев, выражающимся в защите, в помощи и сопровождении до следу-
ющих чумов. Такое поведение объясняется не только принятыми пра-
вилами приличия в обществе, но и целью обеспечения гостю безопас-
ности. А гостя, вынужденного задержаться в стойбище на длительное 
время, «принимают» в родственники путем присвоения ему статус-
ного имени: Нека – старший брат, Ню – ребенок и т.д., чтобы на пе-
риод гостевания он мог чувствовать себя «своим». 

СПИСОК ИСТОЧНИКОВ И ЛИТЕРАТУРЫ 

ПМА 2016 – Полевые материалы автора: ЯНАО, Ямальский р-н, с. Яр-
Сале (информант Худи Н.В. 1968 г.р.). 

Адаев В.Н. Формы передачи географической информации в традиции 
тундровых и лесных ненцев // Уральский исторический вестник. 2015. 
№ 2 (47). С. 33–39. 

Анчабадзе Ю.Д. «Прекрасный обычай гостеприимства...!» // Совет-
ская этнография. 1984. № 4. С. 110–120. 

Арзютов Д.В. Олени и (или) бензин: эссе об обменах в Северо-Ямаль-
ской тундре // Социальные отношения в историко-культурном ланд-
шафте Сибири. СПб.: МАЭ РАН, 2017. С. 314–348. 

Арзютов Д.В., Окотэтто Х.Х. Связывая вещи, животных и людей: к 
социальной топологии ненецких узлов // Археология Арктики. 2018. 
Вып. 5 / отв. ред. Н.В. Федорова. С. 89–106. 

Артемова О.Ю. Человек-охотник и плоды просвещения // Сибирские 
исторические исследования. 2018. № 1. С. 135–166. 

Байбурин А.К., Топорков А.Л. У истоков этикета: этнографические 
очерки / отв. ред. Б.Н. Путилов. Изд. 2-е. М.: ЛЕНАНД, 2019. 

Бармич М.Я. Ненецкие сказки: Учеб. пособие для уч-ся 2–5 кл. ненец. 
школ. Кн. 1. СПб.: Дрофа, 2008. 

Бгажноков Б.Х. Основания гуманистической этнологии. М.: Изд-во 
РУДН, 2003. 

ван Геннеп А. Обряды перехода: систематическое изучение обрядов / 
пер. с франц. М.: Восточная литература РАН, 1999. 

Вэлла Ю.К. Азбука оленевода. Нижневартовск; СПб.: Изд-во ООО 
«Мегасибпром», 2005. 

Гирц К. Глубокая игра: Заметки о петушиных боях у балийцев. М.: Ад 
Маргинем Пресс, 2017.  

Головнёв А.В. Кочевники тундры: ненцы и их фольклор. Екатерин-
бург: УрО РАН, 2004. 

Громов Д.В. Гостеприимство как антропологическая категория // 
Грамматика гостеприимства / отв. ред. М.Н. Губогло. М.: ИЭА РАН, 2015. 
С. 11–35. 



232 Сибирский этнографический сборник. Вып. 11 

Губогло М.Н. Исследование гостеприимства по материалам серии 
«Народы и культуры» // Грамматика гостеприимства / отв. ред. М.Н. Гу-
богло. М.: ИЭА РАН, 2015. С. 36–89. 

Даль В. Толковый словарь живого великорусского языка: в 4-х т. М.: 
Прогресс, 1994. 

Дудек Ш. Шпион или зять? (Как можно изучать то, что оленеводы не 
хотят раскрывать всем?) // Поле как жизнь: к 60-летию Северной экспе-
диции ИЭА РАН / отв. ред. Е.А. Пивнева; Институт этнологии и антропо-
логии им. Н.Н. Миклухо-Маклая РАН. М.; СПб.: Нестор-История, 2017. 
С. 259–271. 

Дунин-Горкавич А.А. Тобольский север. Этнографический очерк 
местных инородцев. Т. 3. Тобольск: Губернская типография, 1911. 

Евладов В.П. По тундрам Ямала к Белому острову. Экспедиция на край-
ний Север полуострова Ямал в 1928–29 гг. Тюмень: ИПОССОРАН, 1992. 

Житков Б.М. Полуостров Ямал. СПб.: Типография М.М. Стасюле-
вича, 1913. (Записки императорского русского географического общества. 
Т. 49). 

Конев А.Ю. Дар, дань и торговля: антропология взаимодействия ав-
тохтонов Сибири и русских в XVII–XIX вв. // Этнографическое обозрение. 
2017. № 1. С. 43–56. 

Лапина М.А. Этика и этикет хантов. Томск: Изд-во Томского ун-та, 
1998. 

Лаптандер Р.И. В поисках горячего очага: огонь в фольклоре и жизни 
ямальских ненцев // Этнография/Etnografia. 2020. № 1 (7). С. 166–187. 

Лопуленко Н.А. Этнография гостеприимства // Курсом развиваю-
щейся Молдовы. Т. 7. Гостеприимство и ярмарки как институты социо-
нормативной культуры / сост. М.Н. Губогло, Л.В. Федотова; общ. ред. 
М.Н. Губогло. М.: Старый сад, 2009. С. 132–194. 

Лярская Е.В. Женские запреты и комплекс представлений о нечистоте 
у ненцев // Антропологический форум. 2005. № 2. С. 317–326. 

Маленький слушатель: Хрестоматия для детских дошкольных учре-
ждений (ненец. яз.) / авт.-сост. Е.Т. Пушкарева, А.Т. Лапсуй, Н.М. Янга-
сова и др. СПб.: Просвещение, Санкт-Петербургское отделение, 1994. 

Мальцев Г.В. Очерк теории обычая и обычного права // Обычное 
право в России: проблемы теории, истории и практики. Ростов н/Д: Изд-
во СКАГС, 1999. С. 7–93. 

Материалы по юридической этнографии малых народов Севера / 
публ. В.А. Зибарева. Томск: Изд-во Томского ун-та, 1993. 

Миддендорф А.Ф. Аси // Народы Крайнего Севера и Дальнего Востока 
России в трудах исследователей (XVII – начало XX в.) / сост. Т.Н. Емелья-
нова, М.В. Южанинова. М.: Северные просторы, 2002. С. 181–206. 

Мифы и предания ненцев Ямала / авт.-сост. Л.А. Лар. Тюмень: Изд-во 
ИПОС СО РАН, 2001. 

Ненецко-русский словарь / сост. Н.М. Терещенко. СПб.: Филиал изд-
ва «Просвещение», 2003. 

Окотэтто Е.Н. Ненецкий фольклор для детей: Пособие для воспи-
тателей ДОУ. СПб.: Алмаз-Граф, 2013. 

Плужников Н.В. Записки о Таймыре и его окрестностях (из полевой 
жизни этнографа) // Поле как жизнь: к 60-летию Северной экспедиции 



ГОСТЕПРИИМСТВО – МАРКЕР ЭТНИЧЕСКОЙ ИДЕНТИЧНОСТИ  233 

 

ИЭА РАН / отв. ред. Е.А. Пивнева; Институт этнологии и антропологии им. 
Н.Н. Миклухо-Маклая РАН. М.; СПб.: Нестор-История, 2017. С. 140–154. 

Пушкарева Е.Т. Традиции гостеприимства коренных народов Севера 
(на примере ненецкой культуры) // Ежегодное совещание помощников 
депутатов Государственной Думы Ямало-Ненецкого автономного округа 
(г. Салехард, 25 января 2006 года). Ведомости Государственной Думы 
Ямало-Ненецкого автономного округа. Спецвыпуск. Март 2006 г. Сале-
хард: ЗАО «СПЭЙБ», 2006. С. 35–44. 

Пушкарева Е.Т., Бурыкин А.А. Фольклор народов Севера (культурно-
антропологические аспекты). СПб.: Петербургское Востоковедение, 2011. 

Соколовский С.В. Жизнь как поле: заметки об автоэтнографии // Поле 
как жизнь: к 60-летию Северной экспедиции ИЭА РАН / отв. ред. 
Е.А. Пивнева; Институт этнологии и антропологии им. Н.Н. Миклухо-Ма-
клая РАН. М.; СПб.: Нестор-История, 2017. С. 167–188. 

Сураганова З.К. Обмен дарами в казахской традиционной культуре. 
Астана: б.и., 2009. 

Сэрпиво С.Е. Женское пространство в культуре ненцев / науч. ред. 
И.Л. Набок. СПб.: Историческая иллюстрация, 2016. 

Традиции кочевого населения полуострова Ямал (2004). URL: 
www.youtube.com/watch?v=ILaBC3IM93s. 

Тюхтенева С.П. Что скрывает скотовод от этнографа: к вопросу о ком-
муникативных границах в поле // Поле как жизнь: к 60-летию Северной 
экспедиции ИЭА РАН / отв.ред. Е.А. Пивнева; Институт этнологии и ан-
тропологии им. Н.Н. Миклухо-Маклая РАН. М.; СПб.: Нестор-История, 
2017. С. 251–258. 

Феденок Ю.Н., Буркова В.Н. Подходы и методы в изучении проксеми-
ческого поведения человека: аналитический обзор // Этнографическое 
обозрение. 2021. № 6. С. 165–188. 

Фукс С.Л. Обычное право казахов в XVIII – первой половине XIX века. 
Алма-Ата: Изд-во Наука КазССР, 1981. 

Харючи Г.П. Традиции и инновации в культуре ненецкого этноса (вто-
рая половина ХХ века). Томск: Изд-во Томского ун-та, 2001. 

Харючи С.Н., Филант К.Г., Антонов И.Ю. Социальные нормы корен-
ных малочисленных народов Севера России. Обряды, обычаи, ритуалы, 
традиции, мифы, нормы морали, нормы права. М.: ЮНИТИ-ДАНА: Закон 
и право, 2009. 

Хомич Л.В. Брак и семья // Хомич Л.В. Сборник ранних научных ста-
тей / сост. В.Ю. Вануйто. Салехард: ГУП ЯНАО «Издательство “Красный 
Север”», 2008. С. 92–122. 

Хомич Л.В. Ненцы. СПб.: Русский Двор, 1995. 
Христофорова О.Б. Логика толкований: фольклор и моделирование 

поведения в архаических культурах. М.: РГГУ, 1998. 
Этнографическая экспедиция «Настоящие люди». URL: http:// 

www.yamalexpedition.ru 
 
 
 
 



 

 

Глебова Елена Викторовна 

ДЕКОРАТИВНО-ПРИКЛАДНОЕ ТВОРЧЕСТВО 
КАК ЗНАК КУЛЬТУРЫ 

КОРЕННЫХ НАРОДОВ НИЖНЕГО АМУРА 
 
Декоративно-прикладное творчество любого народа концентри-

рует духовный опыт многих поколений, олицетворяя непрерывающу-
юся связь в передаче знаний и являясь одной из подсистем его куль-
туры. Д.С. Лихачев называет народное искусство цельным и стройным 
миром особого отношения человека к своему труду, к своей деятельно-
сти и вообще к жизни в целом (Некрасова 1983: 3). Исследователь де-
коративного искусства коренных сообществ Дальнего Востока России 
Н.В. Кочешков подчеркивает, что этнические традиции в данной 
сфере, оставаясь стойкими в продолжение длительного времени, опре-
деляют специфику художественной культуры и отражают националь-
ное самосознание того или иного народа (Кочешков 1997: 6). С точки 
зрения Л.Я. Гонтмахера, в данной области находят отражение не 
только эстетическое отношение человека к природе, но и нравствен-
ные ценности (Гонтмахер 2005: 29). 

Самобытные ремесла коренных народов Нижнего Амура, связан-
ные с обработкой различных природных материалов, в том числе меха 
и кожи животных, дерева, лозы, бересты, рыбьей кожи, всегда явля-
лись важными маркерами их этнической культуры и отражали особен-
ности традиционного образа жизни. В 1882 г. на Всероссийской вы-
ставке в Москве в экспозиции, представлявшей Приамурский край, де-
монстрировались орнаментированные халаты из рыбьей кожи. Эти из-
делия оказались столь изящны, что их создателей – «жену инородца» 
Беженку Анну и гольдячку (нанайку) Пальтаку – наградили серебря-
ным кубком (Дубинина 2001: 170). Среди многочисленных подарков, 
отправленных в 1891 г. из Хабаровска на имя цесаревича Николая, был 
традиционный костюм амурского охотника, обозначенный в списке 
предметов как «гольдская одежда из рыбьей кожи» (Российский им-
ператорский дом и Дальний Восток 2007: 80). 

Другим примером может послужить масштабная выставка «Искус-
ство национальностей СССР», проходившая в Москве в 1927–1928 гг. 
по инициативе Государственной Академии художественных наук и 
приуроченная к 10-летию Октябрьской революции, где среди несколь-
ких тысяч экспонатов особое место занял удэгейский женский 



ДЕКОРАТИВНО-ПРИКЛАДНОЕ ТВОРЧЕСТВО КАК ЗНАК КУЛЬТУРЫ  235 

 

праздничный халат из рыбьей кожи, поступивший из коллекции Ха-
баровского краеведческого музея (Мельникова 2005: 59; Коханко 
2016: 137). В 1970 г. в Москве на Всесоюзной выставке-конкурсе произ-
ведений декоративно-прикладного искусства самодеятельных худож-
ников и мастеров народного творчества особое внимание привлекли 
украшенные своеобразным амурским орнаментом ковры и традици-
онная одежда, созданные нанайскими мастерицами Ч.З. Киле и 
А.Д. Оненко. Ульчанка З.А. Пластина представила в 1978 г. в Москве на 
Всероссийской выставке-смотре на ВДНХ СССР свои изделия из лозы 
и была награждена почетным дипломом Союза художников РСФСР 
(Муллоянова 2010: 48, 54, 106). В декабре 2017 г. в Москве на федераль-
ном форуме «Дни Дальнего Востока» нанайская мастерица, член Со-
юза художников России В.В. Бельды из с. Троицкого (Хабаровский 
край) демонстрировала нанайский женский праздничный халат, сши-
тый ею из кожи пяти видов рыб. Уникальный предмет представлял со-
временное этническое искусство региона и служил символической 
презентацией самобытного ремесла народов Нижнего Амура. 

Чувство изящного 
Нижний Амур является территорией традиционного проживания 

близких в культурном плане народов – тунгусо-маньчжуров нанайцев, 
ульчей, орочей, негидальцев, эвенов, эвенков и палеоазиатов нивхов. 
Под влиянием местных природно-климатических условий и в резуль-
тате сложного длительного этнокультурного синтеза нижнеамурские 
рыболовы, охотники и оленеводы выработали не только особые про-
мысловые орудия, типы жилищ, средства передвижения, одежду и 
обувь, но и своеобразный стиль художественного творчества (Кочеш-
ков 1995: 4; Мельникова 2005: 137). Вплоть до второй половины XIX в. 
данный регион и населяющие его народы оставались малоизучен-
ными, и только к концу этого столетия и в начале XX в., когда были 
организованы первые комплексные экспедиции, появились фунда-
ментальные научные исследования Р.К. Маака, Л.И. Шренка, И.А. Ло-
патина, Л.Я. Штернберга, С.М. Широкогорова, И.П. Надарова, 
С.Н. Браиловского, Н.А. Пальчевского, П.П. Шимкеича, В.П. Марга-
ритова, Е.И. Титова, В.К. Арсеньева и др. Тогда же начали формиро-
ваться первые этнографические коллекции, отражающие особенности 
быта и культуры удэгейцев, орочей, нанайцев, ульчей, нивхов и других 
народов этого региона. 

Практически все исследователи того времени акцентировали вни-
мание на своеобразии декоративно-прикладного творчества нижне-
амурских народов, сочетавшего уникальные технологии обработки 
природных материалов, сложную систему орнаментов, использование 
разнообразных природных красителей. Отмечая у коренных жителей 
Амура «тонкую способность понимать гармонию красок», Р.К. Маак в 
книге «Путешествие на Амур», подводившей итоги экспедиции 1855 г., 
писал: «Нельзя не подивиться наклонностям здешних жителей 



236 Сибирский этнографический сборник. Вып. 11 

придавать всем своим вещам красивый вид, разнообразию узоров, 
украшающих их вещи, приятному сочетанию употребляемых ими кра-
сок; во всем этом ясно проглядывает чувство изящного, составляющее 
замечательную особенность здешних племен, потому что ни у кого из 
других жителей Восточной Сибири мы не встречаем в такой степени 
развитого художественного инстинкта. Одежда, посуда и каждая самая 
мелкая из их вещей украшены вырезками или рисунками, и все это 
они делают в часы досуга с помощью ножа или какого-нибудь другого 
самого простого инструмента» (Маак 1859: 167). О высоком художе-
ственном уровне произведений амурских мастеров писал И.А. Лопа-
тин: «Гольды (нанайцы. – Е.Г.) удивительный народ в своем искусстве. 
Несмотря на первобытную жизнь в материальном и духовном отноше-
нии, гольды тем не менее имеют все виды искусства и некоторые из 
них у них высоко развиты. Самое важное, без чего не может быть ни-
какого искусства, у гольдов есть, именно, любовь к красоте, любовь к 
творчеству, вымыслу, поэзии» (Лопатин 1922: 331) (Рис. 1). 

Размышляя о художественной концепции амурского искусства и 
системе передачи традиционных знаний от одного поколения к дру-
гому, американский ученый Бертольд Лауфер в своей монографии 
«The Decorative Art of the Amur Tribes», написанной по итогам работы 
на Нижнем Амуре и Сахалине в рамках Джесуповской Северо-Тихооке-
анской экспедиции 1897–1902 гг., констатирует: «Многие женщины 
сохраняют в памяти великое множество узоров и вырезают их со ско-
ростью и ловкостью, достойными восхищения» (Laufer 1902: 5). Иссле-
дователь указывает также на особый статус человека, проявляющего 
наилучшие умения в декоративно-прикладном творчестве, и на высо-
кую репутацию таких мастеров в среде сородичей (Ibid.: 6). 

Оценки этнографов подтверждают находящиеся в собраниях круп-
ных российских и зарубежных этнологических музеев произведения 
народного искусства, созданные на Нижнем Амуре в середине XIX – 
начале XX в. В фондах Хабаровского краевого музея им. Н.И. Гроде-
кова, обладающего крупнейшей этнографической коллекцией пред-
метов культуры нанайцев, ульчей, нивхов, орочей и других народов 
Нижнего Амура, хранится немало уникальных предметов, которые 
наглядно демонстрируют высокий художественный уровень произве-
дений декоративно-прикладного искусства, созданных в этот период. 
Среди них берестяная коробка курми прямоугольной формы (2-я по-
ловина XIX в.), скрепленная корнями тальника, с нанесенным в тех-
нике резьбы и тиснения орнаментом, тонированным натуральными 
красителями; коробка уекэ для предметов женского рукоделия (1-я 
четверть XX в.), сделанная из бересты, прутьев черемухи и корней 
тальника и орнаментированная аппликацией из рыбьей кожи; халат 
женский свадебный сикэ (начало XX в.) из шелковой и хлопчатобу-
мажной ткани, декорированный вышивкой и орнаментами из рыбьей 
кожи (Нанайцы 2019: 63, 71, 164). Одной из жемчужин ульчской кол-
лекции Гродековского музея считается женский свадебный воротник 
сини (2-я половина XIX в.) из шелковой ткани с вышитым шелковыми 



ДЕКОРАТИВНО-ПРИКЛАДНОЕ ТВОРЧЕСТВО КАК ЗНАК КУЛЬТУРЫ  237 

 

нитками сложным орнаментом с изображением мифических существ 
и включающий зооморфные и растительные мотивы (Ульчи 2017: 119). 

Высокую степень мастерства коренных жителей Нижнего Амура в 
работе с природными материалами подтверждает и коллекция пред-
метов нанайской культуры, собранная в 1885 г. в с. Троицкое Хабаров-
ского края и находящаяся в архиве Берлинского этнологического му-
зея. Особого внимания заслуживают праздничные мужские и женские 
халаты из окрашенной натуральными красителями рыбьей кожи и ор-
наментированные аппликациями из этого же материала, рукавицы, 
головные уборы, женские сумки для рукоделия из бересты и рыбьей 
кожи, разнообразная деревянная утварь, покрытая тончайшими про-
резными узорами и др. (ПМА 2011, Берлин). 

Нити преемственности 
Самая большая опасность в развитии народной культуры заключа-

ется в прерывании и забвении этнических традиций, их воскрешение 
невозможно, если не сохранились нити преемственности как в мастер-
стве, так и в потребности в изделиях народного искусства (Кочешков 
1989: 3). Во второй половине XIX в., когда в Приамурье хлынула волна 
славян-переселенцев, жизненный уклад коренного населения стал по-
степенно меняться. А.В. Смоляк отмечает, что все более тесные кон-
такты коренных жителей Нижнего Амура с пришлыми народами при-
водили не только к изменениям в традиционном хозяйстве, менялись 
также их культура, социальные отношения (Смоляк 1975: 176). 

Однако кардинальные перемены в жизни представителей корен-
ных народов Нижнего Амура произошли после 1917 г. На первоначаль-
ных этапах становления советского государства традиционный хозяй-
ственный комплекс в амурских селениях в целом сохранялся, особенно 
в среде старшего поколения, но в процессе промышленного освоения 
Сибири и Дальнего Востока в XX в. произошли значительные измене-
ния в социокультурной среде нивхов, нанайцев, ульчей, удэгейцев, 
орочей, эвенов и других народов. Сложившаяся социально-экономи-
ческая ситуация, возникновение рыболовецких колхозов, включение 
нижнеамурских народов в систему коллективного хозяйства и измене-
ние форм промысла, исчезновение многих национальных селений 
вследствие территориально-административных реформ, советская 
идеология оказали ощутимое влияние на главные области культуры 
коренного населения – языковую, духовную, материальную – и неиз-
бежно привели к их трансформациям (Месштыб 2007а: 1; Мальцева 
2009: 5, 51). 

Перемены затронули и сферу народного искусства нижнеамурских 
народов, игравшего прежде важную роль в их жизненном укладе и по-
степенно терявшую свою значимость. В XX в. древние технологии, свя-
занные с использованием природных материалов (рыбья кожа, мех 
животных, шкурки птиц, дерево, береста, тальник), уходили в про-
шлое, вытесняясь тканью и товарами промышленного производства. 



238 Сибирский этнографический сборник. Вып. 11 

По мнению О.В. Мальцевой, с установлением советской власти на 
Дальнем Востоке России в производственной сфере коренного населе-
ния произошли существенные перемены, и сохранение традиционных 
видов народного искусства в новых условиях стало проблемой (Маль-
цева 2017: 202). 

В определенные исторические периоды, когда страна находилась в 
тяжелом экономическом положении, в среде коренного населения 
происходило возвращение к отдельным видам традиционных реме-
сел. Во время гражданской войны и в последующие годы у амурских 
нанайцев вновь стала повседневной зимняя одежда и обувь из кожи 
рыб. В 1924 г. учитель Найхинской школы Н. Беляева-Линнас напи-
сала в газету «Тихоокеанская звезда» заметку о жизни села и в частно-
сти сообщила, что все ее ученики одеты «в рыбьи рубахи, штаны и 
обувь, и все прочее». В письме В.К. Арсеньева 1928 г. есть сведения о 
возвращении в быт коренного населения такого традиционного при-
родного материала, как выделанная кожа рыб: «В период с 1908 по 
1918 г. они шили одежду из материй. Теперь рыбья кожа опять высту-
пает на первый план» (Мельникова 2005: 42). После Великой Отече-
ственной войны, когда еще не была отлажена система торговли и остро 
не хватало промышленных товаров, во многих национальных селах 
Хабаровского края вновь обратились к технологии изготовления сапог 
из кожи рыб. Такая обувь была мягкой, удобной, непромокаемой и по-
тому незаменимой во время рыбалки, и носили ее не только коренные 
жители, но и русские (ПМА 2009, 2016). 

Это лишь отдельные примеры, но в целом ремесла народов Ниж-
него Амура утрачивали значимость, изделия из природных материа-
лов исчезали из обихода людей. Постепенно терялись технологиче-
ские навыки, прерывался механизм передачи знаний от старшего по-
коления к младшему, что неизбежно вело к потере значительной части 
национального достояния. Старые вещи за ненадобностью склады-
вали на чердаках, хранили в неподходящих условиях, в результате чего 
они приходили в негодность. Спустя годы, во время научных экспеди-
ций, их обнаруживали этнографы и сотрудники музеев и приобретали 
для пополнения коллекций центральных и региональных собраний. 
Именно так была сформирована разнообразная по составу коллекция 
одежды и обуви из рыбьей кожи и ткани, утвари, ритуальной скульп-
туры, предметов рыболовного промысла, станков для выделки рыбьих 
шкур, костяных ножей для обработки кожи животных и вырезания ор-
наментов и др. краеведческого музея с. Троицкого Нанайского р-на 
Хабаровского края, собиравшаяся в 1970–1980-е гг. в близлежащих по-
селениях. Среди наиболее ценных предметов – шаманский нагрудник 
лэлэ из кожи сазана с нанесенными химическим карандашом изобра-
жениями мух, змей, всадника на коне (середина XX в.), который хра-
нился на чердаке дома В.П. Ходжер из с. Верхний Нерген; женский 
праздничный халат амири (середина XIX в.), женский повседневный 
халат согбома тэтуэ (начало 1930-х гг.) (ПМА 2011, Троицкое). 



ДЕКОРАТИВНО-ПРИКЛАДНОЕ ТВОРЧЕСТВО КАК ЗНАК КУЛЬТУРЫ  239 

 

В конце 1950–1960-х гг. амурское искусство, так же как традицион-
ные ремесла коренных народов Сахалина, Камчатки, Чукотки, вхо-
дило в сферу интереса лишь этнографов и искусствоведов, однако 
именно тогда начался длительный процесс его возвращения в об-
щекультурное пространство. Трудность заключалась еще и в том, что 
сами носители традиционных знаний считали свое творчество уста-
ревшим и никому не нужным. Исследовали нередко сталкивались с 
тем, что мастерицы, давно забросившие ремесла, прятали в сундуки 
старинные вещи, а для домашнего интерьера использовали фабрич-
ные гобеленовые ковры. Дальневосточный искусствовед К.П. Белобо-
родова отмечала, что люди стеснялись своего «отсталого» искусства и 
не осознавали его ценность (ПМА 1998). Аналогичные процессы 
наблюдались среди других северных народов. 

Через много лет, в 2005 г., во время экспедиции в ульчское с. Бу-
лава автору этого исследования довелось жить в доме В.Г. Ангиной, и 
главным украшением ее небогатого жилища служили два больших 
настенных тканевых ковра, выполненных в техниках аппликации и 
мозаики с использованием традиционных мотивов. Женщина также 
хранила несколько праздничных орнаментированных халатов, кото-
рые надевала во время фестивалей и выставок, проводимых в селе 
(ПМА 2005). Этот пример подтверждает те реальные изменения, кото-
рые со временем произошли в сознании людей по отношению к своим 
культурным корням. 

Непростую ситуацию, сложившуюся к середине XX в. в данной 
сфере, постепенно удалось изменить благодаря активной и многолет-
ней работе отдельных энтузиастов, которые осознали важность сохра-
нения народного искусства, концентрирующего творческий опыт мно-
гих поколений. Например, на Камчатке таким человеком была искус-
ствовед М.А. Белова. В 1960–1970 гг. она постоянно приезжала в наци-
ональные селения, встречалась с мастерицами, убеждая их в необходи-
мости возрождать старые ремесла; под ее руководством представители 
коряков и ительменов вновь стали делать высокохудожественные 
вещи (Кочешков 1989: 165). 

В Хабаровском крае значительное влияние на процесс ревитализа-
ции амурского искусства оказала К.П. Белобородова, автор одного из 
первых советских исследований в области декоративно-прикладного 
искусства народов Нижнего Амура – книги «Приамурские узоры», вы-
шедшей в свет в ленинградском издательстве «Художник РСФСР» в 
1975 г. и сегодня являющейся раритетом (Белобородова 1975). Это из-
дание, ставшее итогом многолетних исследований и объединившее 
сведения о традициях и современном состоянии нижнеамурского де-
коративно-прикладного искусства, по-прежнему входит в число цити-
руемых источников. 

Приехав в Хабаровск в начале 1950-х гг. и увидев в краеведческом 
музее уникальные предметы, демонстрирующие умение местных 
народов работать с кожей животных и рыб, птичьими шкурками, 



240 Сибирский этнографический сборник. Вып. 11 

лозой, берестой, а также владение сложным орнаментальным искус-
ством, К.П. Белобородова обратилась за комментариями к сотрудни-
кам, но ей ответили, что «это ремесло прошлого и сейчас им никто не 
занимается» (Клавдия Павловна Белобородова 1996: 12). В 1957 г. она 
приступила к работе в Доме народного творчества, положив начало 
многолетней исследовательской работе. 

За три десятилетия Белобородовой удалось организовать в Хаба-
ровском крае множество выставок и вовлечь в это движение предста-
вителей всех коренных народов Амура; сформировать информацион-
ную базу мастеров с краткими характеристиками каждого (в общей 
сложности более 200 имен); собрать сведения о технологических при-
емах работы с природными материалами; сделать множество зарисо-
вок орнаментов и швов; собрать коллекцию трафаретов орнаментов; 
записать тексты нивхских, удэгейских, ульчских сказок (сегодня эти 
материалы хранятся в Госархиве Хабаровского края). Общаясь с масте-
рами старшего поколения, исследователь зафиксировала ценные 
практические сведения о целом ряде технологических процессов: вы-
делке рыбьей кожи и ровдуги (выделанная замша из кожи оленя или 
лося), изготовлении ниток из кожи рыб и рыбьего клея, заготовке бере-
сты и лозы, использовании природных красителей. Эти материалы в 
итоге вошли в книгу «Приамурские узоры» (Белобородова 1975: 39–44). 

В 1975 г. по инициативе Министерства культуры РСФСР К.П. Бело-
бородову перевели в Хабаровское отделение художественного фонда, 
и с этого момента началось планомерное комплектование фонда пред-
метов амурского искусства для собраний художественных музеев, про-
ведения всесоюзных и региональных выставок. Большой обществен-
ный резонанс вызвала передвижная экспозиция, проходившая в 1981–
1986 гг. в Москве, Ленинграде, в ряде других городов Советского Со-
юза, а затем в Чехословакии, где были представлены уникальные 
предметы декоративно-прикладного искусства амурских народов, по-
ражавшие мастерским владением разнообразными приемами работы 
с природными материалами, красотой орнаментов и гармонией кра-
сок. Размышляя об особенностях амурских ремесел, К.П. Белоборо-
дова подчеркивает, что носители этой традиции пронесли ее через 
века, обогащая новыми формами и совершенствуя технику. «Они из-
готавливали одежду из ткани или ровдуги, украшенную тонкой, изящ-
ной вышивкой шелком, оленьим волосом; с большим искусством ор-
наментировали аппликацией халаты из рыбьей кожи, занимались 
резьбой по бересте и дереву» (Белобородова 1975: 9–10). Именно 
К.П. Белобородовой первой на Дальнем Востоке России удалось до-
биться включения в профессиональный Союз художников РСФСР луч-
ших нанайских, ульчских, негидальских, эвенских мастеров, тем са-
мым значительно повысив их социальный статус и подтвердив высо-
кую ценность произведений традиционного декоративно-приклад-
ного искусства (Глебова 2017а: 9). 

Значительную роль в процессе возрождения художественных тра-
диций коренных народов Нижнего Амура сыграл ряд нормативных 



ДЕКОРАТИВНО-ПРИКЛАДНОЕ ТВОРЧЕСТВО КАК ЗНАК КУЛЬТУРЫ  241 

 

документов, поддерживающих их исконные ремесла. Важной отправ-
ной точкой стало постановление Хабаровского крайисполкома 1963 г. 
«О дальнейшем развитии прикладного искусства малых народностей 
Хабаровского края», в котором излагалась программа возрождения 
традиционного амурского искусства. К работе подключились регио-
нальные творческие организации, в школах национальных поселков 
ввели факультативные уроки народного мастерства, в сельских клубах 
организовали кружки национальной вышивки, в программу художе-
ственно-графического факультета Хабаровского педагогического ин-
ститута были включены часы по изучению декоративно-прикладного 
творчества народов Севера (Клавдия Павловна Белобородова 1996: 
24). В качестве одного из примеров, подтверждающих действенность 
принятых мер, можно привести созданные в тот период школьниками 
с. Верхний Нерген Хабаровского края образцы традиционного ко-
стюмного комплекса нанайцев, материалом для которых послужила 
выделанная рыбья кожа: халат женский праздничный амири, обувь 
женская домашняя ота, рукавицы охотничьи боатонго колтони, 
куртка мужская качой, наколенники промысловые ои и др. Сегодня 
эти предметы находятся в коллекции Хабаровского краевого музея им. 
Н.И. Гродекова (Нанайцы 2019: 257). 

Актуальные проблемы народного искусства отразились в поста-
новлении Совета Министров РСФСР от 24 сентября 1968 г. № 657 «О 
мерах по дальнейшему развитию народных художественных промыс-
лов в РСФСР». В частности, в нем говорилось о необходимости принять 
меры по поддержке народного искусства, обратив особое внимание на 
развитие промыслов в районах Севера. Важнейшую роль сыграло спе-
циальное постановление ЦК КПСС «О народных художественных про-
мыслах» от 17 декабря 1974 г., опубликованное в газете «Правда» 27 
февраля 1975 г., которое можно рассматривать как своего рода про-
грамму развития народного искусства и его популяризации, ставив-
шую конкретные задачи по улучшению условий для творческого роста 
мастеров, увеличению количества изделий народных промыслов, ор-
ганизации образовательных направлений в данной сфере. Согласно 
этому документу, народное декоративно-прикладное искусство, явля-
ющееся частью советской социалистической культуры, активно влияет 
на формирование художественных вкусов, обогащает профессиональ-
ное искусство и выразительные средства промышленной эстетики. 
М.А. Некрасова называет данное постановление историческим и под-
черкивает, что именно благодаря этому документу, а также Конститу-
ции (Основному Закону) СССР (1977) была проведена «решительная 
грань в отношении к народному искусству» (Некрасова 1983: 9). 

В 1970-е гг. первые шесть представителей коренных народов Ниж-
него Амура были приняты в профессиональный Союз художников 
РСФСР, они стали постоянными участниками региональных, всесоюз-
ных и зарубежных выставок, демонстрируя самобытное амурское ис-
кусство большому миру. Сегодня их имена составляют «золотой фонд» 



242 Сибирский этнографический сборник. Вып. 11 

региона, а созданные им произведения украшают собрания россий-
ских и региональных музеев. Среди них О.Л. Росугбу (ульча), А.Н. Ка-
зарова (негидалка), А.К. Самар (нанайка), А.Д. Кялундзюга (удэгейка) 
и др. Например, декоративные ковры нанайской мастерицы Ч.З. Киле 
экспонировались на различных выставках в Хабаровске, Владиво-
стоке, Улан-Удэ, Ленинграде, Москве, Ниигате (Япония), а также в 
Венгрии, Чехословакии. За участие в Пятой республиканской художе-
ственной выставке «Советская Россия», проходившей в 1975 г. в 
Москве, она была награждена памятной медалью. Нанайские женские 
праздничные халаты работы А.Д. Оненко входили в экспозиции круп-
ных выставок произведений декоративно-прикладного искусства в Ха-
баровске, Владивостоке, Москве, Ниигате (Япония) (Муллоянова 2010: 
48–49, 54). 

Важные меры, принятые государством, способствовали значитель-
ному оживлению в сфере современного народного декоративного ис-
кусства, определив новую важную фазу в его развитии. Творчество 
народных мастеров стало объектом пристального внимания со сто-
роны широкой общественности, что привело к повышению спроса на 
изделия художественных промыслов (Народные художественные про-
мыслы 1982: 9). В 1970-х гг. во многих регионах страны возник так 
называемый сувенирный бум. В Хабаровском крае тоже создавались 
национальные мастерские с дальнейшей реализацией сувенирных из-
делий в торговой сети, и некоторые из них существовали достаточно 
долго (Клавдия Павловна Белобородова 1996: 24). Так, в нанайском 
с. Сикачи-Алян с 1967 по 1990 г. действовала мастерская по пошиву та-
почек в национальном стиле Хабаровского объединения народных ху-
дожественных промыслов и сувениров «Амурские узоры» (Мельни-
кова 2003: 125). В 1970-е гг. в Комсомольске-на-Амуре на швейной 
фабрике «Комсомолка» запустили экспериментальную линию по про-
изводству одежды и аксессуаров из рыбьей кожи. В селах Хабаровского 
края при домах культуры создавались центры по обучению местных 
жителей навыкам декоративно-прикладного искусства и изготовле-
нию сувенирной продукции для сети розничной торговли, реквизита 
для театральных постановок, сценических костюмов для народных 
фольклорных коллективов, изделий для пополнения музейных фон-
дов или участия в различных выставках и фестивалях народного ис-
кусства. Такие мастерские не только решали проблемы занятости 
в селе, но и служили площадками формирования этнической идентич-
ности в новых условиях (Мальцева 2017: 204). 

Несмотря на то, что во второй половине XX в. увеличился спрос на 
изделия ручного художественного труда, возникли отдельные нега-
тивные моменты, повлиявшие на общий уровень традиционных амур-
ских ремесел. Поставленные на поток национальные изделия утрачи-
вали важные черты: вместо природных материалов стали применяться 
синтетические, ручное шитье заменяло машинное. Выступая в 1977 г. 
на Всесоюзной конференции по проблемам искусства, К.П. Белоборо-
дова отмечала: «В настоящее время мастера Хабаровского края 



ДЕКОРАТИВНО-ПРИКЛАДНОЕ ТВОРЧЕСТВО КАК ЗНАК КУЛЬТУРЫ  243 

 

начинают заметно терять художественный вкус и чувство фактуры ма-
териала и изделий. Новые материалы, широко применяемые на про-
мыслах местной промышленности для массовой продукции, привле-
кают их яркостью цвета и простотой вырезывания узоров. Так вот, сей-
час прекрасные мастера, способные создавать уникальные произведе-
ния ручной вышивки, делают ковры и халаты с аппликацией из пави-
нола, покрывают халаты орнаментом, вырезанным из старых болоне-
вых плащей. Нет сомнения, ручная вышивка такого же орнамента по-
требует от мастерицы не менее двух месяцев работы, а здесь она делает 
его в течение двух-трех дней! Очень печально, но увлечение мастеров 
павинолом, особенно в Нанайском районе, где имеется несколько ма-
стерских местной промышленности, принимает массовый характер» 
(Клавдия Павловна Белобородова 1996: 29). 

Подобное положение дел подтверждают и дневники этнографиче-
ских экспедиций 1972 г. из открытого архива СО РАН, отражающие 
итоги посещения амурских сел студентами МГУ. В тот период боль-
шинство женщин в основном шили на продажу тапочки из дерматина. 
К примеру, Д.Ш. Актанка из с. Сикачи-Алян изготавливала четыре 
пары в день, А. Бельды из с. Болонь – пять пар. При этом такой искон-
ный материал, как рыбья кожа, применялся редко, в основном в каче-
стве отделки тапочек и кисетов (ОА СО РАН. Л. 5, 15, 33). 

Отход от канонов в произведениях народного искусства, наруше-
ние технологических приемов можно проследить и на примере ряда 
экспонатов из коллекций региональных музеев, датируемых 1950–
1970 гг. В Краеведческом музее Нанайского района с. Троицкого хра-
нится женский повседневный халат середины XX в. из кожи сазана, 
толстолоба, змееголова, но орнаментированный не традиционным 
узором из окрашенной рыбьей кожи, а тканевыми аппликациями, 
тесьмой и кружевом фабричного производства, пластмассовыми пуго-
вицами. В фондах Городского краеведческого музея Комсомольска-на-
Амуре находится детский халат из кожи кеты, декорированный по 
краям горловины и рукавов орнаментом из черного дерматина и фаб-
ричной тесьмой (ПМА 2011, Троицкое, Комсомольск-на-Амуре). 

Отмечая, что главным в сохранении этнического искусства явля-
ется наследование мастерства, Н.В. Кочешков писал: «Любая тради-
ция не просто передается от отцов к детям, но претерпевает сложный 
жизненный процесс – имеет полосы взлетов и падений, угасания ин-
тереса и его возрождения, т.е. носит в целом противоречивый харак-
тер» (Кочешков 1989: 172). Во второй половине XX в. в Хабаровском 
крае, так же как в других регионах Дальнего Востока России, существо-
вала серьезная проблема, связанная с передачей исконных знаний. Ос-
новная часть национальных мастеров были людьми старшего воз-
раста, и часто по причине отсутствия интереса к традициям у молодого 
поколения они не могли транслировать свои навыки. Именно в этот 
период в Хабаровском крае начался провал в передаче культурных 
традиций. Важно подчеркнуть, что даже серьезный комплекс мер по 



244 Сибирский этнографический сборник. Вып. 11 

сохранению этого культурного пласта на территории региона не мог из-
менить доминирующую в обществе модель отношения к традицион-
ному искусству коренного населения Нижнего Амура как к чему-то ар-
хаичному, неактуальному, которая существовала вплоть до конца XX в. 

Молодые люди из числа представителей северных народов, не-
редко сталкиваясь с неблагоприятным отношением культурного боль-
шинства, особенно в городской среде, старались не афишировать при-
надлежность к той или иной традиционной культуре, не проявляли к 
ней открытого интереса, поскольку опасались услышать негативные 
высказывания в свой адрес со стороны русского населения. В исследо-
вании Н.А. Месштыб, посвященном социальным, экономическим и 
культурным трансформациям в среде коренных народов Нижнего 
Амура в постсоветский период, приводятся полевые материалы ав-
тора, подтверждающие такую тенденцию. Например, отправляя дочь 
на учебу в г. Николаевск-на-Амуре, ульчанка из с. Богородского зара-
нее предупреждала, что ту, возможно, будут называть «гилячкой», и 
просила не реагировать. Жительница нанайского с. Ачан вспоминала 
неприятные эпизоды во время своей учебы в училище искусств в г. Би-
робиджане, где ей пришлось столкнуться с насмешками русских сту-
дентов, и говорила, что «многие возвращались домой, не могли 
учиться в такой обстановке (Месштыб 2007б: 12). 

Показательным примером неприятия себя как представителя 
нанайской, ульчской, нивхской и других северных культур могут по-
служить и личные наблюдения автора статьи, сделанные в середине 
1980-х гг. во время обучения в средней школе № 35 г. Хабаровска, в 
структуру которой входил специальный класс северян, приехавших 
в город из различных районов Дальнего Востока на подготовительное 
отделение народов Севера (ПОНС) для дальнейшего поступления в Ха-
баровский медицинский институт. В ежегодные смотры художествен-
ной самодеятельности дирекция школы включала обязательные 
«национальные» номера, и у ребят ПОНСа это вызывало резкое оттор-
жение. Находясь в своей привычной среде, они с удовольствием посе-
щали фольклорные коллективы, но оказавшись в городе и опасаясь 
насмешек со стороны русских сверстников, стеснялись надевать наци-
ональные костюмы, исполнять народные песни, хореографические но-
мера, и всякий раз это становилось для них стрессом. 

Ремесла земли Дерсу 
В конце 1990-х гг. во всем мире возник интерес к традиционным 

культурам, были объявлены международные десятилетия коренных 
народов, и частью этого глобального процесса со временем стали ко-
ренные сообщества Нижнего Амура. В Хабаровском крае возникали 
краевые и районные ассоциации коренных малочисленных народов 
Севера, молодежные организации КМНС, проводились этнокультур-
ные форумы, конференции, масштабные выставки-ярмарки декора-
тивно-прикладного искусства. Представители нанайцев, ульчей, 
нивхов, негидальцев, эвенов и других коренных народов этого региона 



ДЕКОРАТИВНО-ПРИКЛАДНОЕ ТВОРЧЕСТВО КАК ЗНАК КУЛЬТУРЫ  245 

 

приходили к осознанию особенности своего материального и духов-
ного наследия, которое в постсоветский период оказалось востребо-
ванным мировым сообществом и постепенно входило в число главных 
брендов Хабаровского края и Дальневосточного региона. Все это ока-
зало серьезное влияние на национальное самосознание в среде корен-
ного населения. Н.А. Месштыб записала в 2000 г. в г. Амурске следую-
щее высказывание его жительницы: «На фестивале в Ачане я впервые 
в жизни надела на людях нанайский халат. Вижу, люди на меня смот-
рят, выпрямилась, про больную спину забыла и вдруг с гордостью по-
няла: “Я – нанайка”» (Месштыб 2007б: 7). 

Говоря о возрождении этнической идентичности нанайцев, уль-
чей, нивхов, орочей, удэгейцев, негидальцев, нужно выделить одну из 
ее важных особенностей. Она заключается в том, что ведущая роль в 
этом процессе отведена традиционным ремеслам. Первый всплеск 
массового интереса у коренного населения к декоративно-приклад-
ному искусству возник во время экономического кризиса в России в 
конце 1990-х, и именно в этот период ремесло стало одним из способов 
выжить в сложных социально-экономических реалиях. В националь-
ные села на Амуре приезжали туристы, в том числе иностранные, фор-
мируя спрос на предметы народного искусства. Для местных жителей 
продажа сувениров становилась важной статьей дохода, нередко един-
ственной. Жители нанайского с. Сикачи-Алян, расположенного непо-
далеку от знаменитых амурских петроглифов, принимали туристиче-
ские группы чаще остальных, предлагая приезжавшим, как правило, 
определенный набор изделий: тапочки, небольшие вышитые панно, 
подвески из кожи и меха с фрагментами орнамента, деревянные аму-
леты и обереги на все случаи жизни. В большинстве своем качество 
предметов оставляло желать лучшего, потому что многие важные 
навыки к этому времени были утеряны, мастера использовали в основ-
ном дерматин и искусственную кожу, их произведения не отличались 
чистотой исполнения (ПМА 1998–1999). 

Со временем требования к художественному уровню произведений 
декоративно-прикладного искусства выросли, наиболее востребован-
ными оказались те, кто владел техниками национальной вышивки и ап-
пликации, работал с природными материалами. Кроме того, на волне 
роста интереса к своей культуре, осознания как личной, так и групповой 
идентичности в Хабаровском крае активизировались уже существую-
щие национальные коллективы (например, нанайский песенно-танце-
вальный ансамбль «Сиун» ‘Солнце’ из с. Ачан в 1990-е гг. гастролировал 
в страны Европы и Азии), создавались новые, в том числе и в городах 
(ансамбль «Сэнкурэ» ‘Багульник’ в Хабаровске, народный театр «Ай-
сима хосикта» ‘Золотая звезда’ в Комсомольске-на-Амуре), что вызвало 
потребность в сценической атрибутике: национальной одежде и обуви, 
бубнах, погремушках из рыбьей кожи, ритуальной стружке. Стали попу-
лярными фольклорные праздники и фестивали, что также вызвало по-
требность в использовании традиционных символов (Рис. 2). Теперь в 



246 Сибирский этнографический сборник. Вып. 11 

амурских селах считалось престижным участвовать в общественных ме-
роприятиях именно в традиционной одежде. Для многих, кто представ-
лял свои изделия на российских и зарубежных выставках, это являлось 
необходимым «дресс кодом». Но в конце 1990-х гг. в крае практически 
не было молодых мастеров, заказы на изготовление традиционной 
одежды получали в основном пожилые женщины, владевшие навы-
ками шитья, вышивки, выделки кож и шкур. 

Одновременно с этим формировалось сообщество национальных 
мастеров, соединяющих в своих произведениях старые традиции и но-
вые тенденции, формируя тем самым пласт современного этнического 
искусства на Нижнем Амуре. В их числе нанайка Л.Г. Бельды, мастер-
ски владеющая техниками шитья, вышивки, обрабатывающая рыбью 
кожу; ульчские резчики по дереву И.П. Росугбу, Ю.Н. Куйсали, 
Н.Н. Дявгода, чьи произведения не раз демонстрировались на всерос-
сийских и международных выставках; эвенская мастерица Л.И. Сергу-
чева, автор ковров и декоративных панно в технике мозаики из меха; 
негидалки А.Н. Казарова, член Союза художников России, и 
Д.И. Надеина (Рис. 3), создававшие ковры из шкурок селезня, утки, 
филина, в том числе комбинируя их с мехом пушных зверей; С.Е. Ки-
монко, специализировавшаяся на изготовлении современных нацио-
нальных кукол с использованием традиционных элементов, и др. 

Одним из выдающихся мастеров резьбы по дереву и художником-
графиком конца XX – начала XXI в. стал нанаец Н.Н. У, творчество ко-
торого построено на синтезе культурного прошлого и современности. 
В мастерстве владения материалом в Хабаровском крае ему до сих пор 
нет равных. По мнению искусствоведа Т.В. Лементович, таких худож-
ников можно образно сравнить с перекинутым мостом от прошлого че-
рез современность в будущее (Лементович 2014: 12). Обращаясь к 
народной традиции, Николай У постепенно перешел на уровень фило-
софско-ассоциативных обобщений. Произведения мастера демонстри-
ровались на крупных выставках этнического искусства в России, Ита-
лии, Японии. Его многочисленные произведения в технике орнамен-
тальной резьбы по дереву, объемная мелкая пластика, маски, графи-
ческие листы и арт-объекты входят в собрания региональных музеев 
Хабаровского края, Музея народов Востока (Москва) (Муллоянова 
2010: 81). 

Объемные иллюстрации мифологических сюжетов, вырезанные 
из бересты и представляющие собой крупные декоративные панно, в 
числе которых «Родовые тотемы нанайских родов», «Миф о трех солн-
цах», «Шаман и его дух», создавала выпускница художественно-гра-
фического факультета Ленинградского педагогического института 
им. А.И. Герцена, член Союза художников России Л.У. Пассар. В насто-
ящее время они входят в собрания Хабаровского краевого музея им. 
Н.И. Гродекова и Музея истории Дальнего Востока им. В.К. Арсеньева 
(Владивосток) (Муллоянова 2010: 66–67). Еще одним ярким предста-
вителем нанайских мастеров стала Ю.Д. Самар, член Союза художни-
ков России, занимающаяся изготовлением национальной одежды, 



ДЕКОРАТИВНО-ПРИКЛАДНОЕ ТВОРЧЕСТВО КАК ЗНАК КУЛЬТУРЫ  247 

 

вышивкой, реставрацией халатов из рыбьей кожи из коллекций даль-
невосточных музеев. На ее счету участие в таких масштабных проектах, 
как «Шаманизм» (Музей этнологии, Вена, Австрия), Международная 
выставка декоративно-прикладного искусства народов Севера в Наци-
ональном музее этнологии в Осаке (Япония), Первый фестиваль тра-
диционного искусства народов Арктики, Сибири и Дальнего Востока 
(Якутск) и др. Персональные выставки Ю.Д. Самар проходили в Санкт-
Петербурге, Хабаровске, Комсомольске-на-Амуре (Там же: 77). 

К началу 2000-х гг. для части коренного населения насущным стал 
вопрос о получении профессиональных навыков в области традицион-
ных ремесел, и эта инициатива, возникшая снизу, получила под-
держку краевой администрации. В 2005 г. в Хабаровске на базе Инсти-
тута повышения квалификации учителей учредили Краевую школу по 
подготовке мастеров ДПИ из числа коренных народов Севера. Более 
чем за 15 лет существования проект дал положительные результаты, и 
прежде всего восстановил механизм передачи традиционных знаний. 
Получив специализацию и право преподавать, люди находят приме-
нение своих знаний в школах и этнокультурных центрах, становятся 
участниками региональных общероссийских и международных наци-
ональных форумов (Глебова 2017б: 106). 

Серьезную роль в возрождении традиционного декоративно-при-
кладного искусства народов Нижнего Амура сыграл ежегодный крае-
вой конкурс «Ремесла земли Дерсу», учрежденный в 2007 г. и опреде-
ляющий победителей по целому ряду номинаций, в том числе «Луч-
ший мастер декоративно-прикладного искусства коренных малочис-
ленных народов Хабаровского края», «Мастерство, опыт и талант в де-
коративно-прикладном искусстве», «Сувенирное декоративно-при-
кладное искусство». Уже несколько лет в конкурсе участвуют дети в 
двух возрастных группах – от 10 до 12 и от 13 до 15 лет, соревнуясь в 
номинации «Освоение детьми традиционных основ мастерства» (Рис. 
4). Традицией последних лет стали мастер-классы по работе с деревом, 
берестой, лозой, рыбьей кожей, текстилем, проводимые националь-
ными мастерами Хабаровского края для жителей Сахалина, Камчатки, 
Приморского края, Бурятии. Носители нанайской, ульчской, нивх-
ской, эвенской, негидальской и других традиционных культур на про-
тяжении многих лет участвуют в международных творческих форумах 
«Северная цивилизация» и «Сокровища Севера» в Москве, а их произ-
ведения, созданные по древним канонам, получают высокие оценки 
экспертов. 

По итогам XX Международной выставки-ярмарки «Сокровища Се-
вера – 2025. Мастера и художники России», в работе которой участво-
вали представители коренных народов из 25 регионов РФ, несколько 
мастеров декоративно-прикладного искусства из Хабаровского края 
представили свои работы на конкурс «Лучшее произведение нацио-
нального народного творчества» и вошли в число победителей. Так, в 
номинации «Резьба и роспись по дереву» ульчский мастер 



248 Сибирский этнографический сборник. Вып. 11 

Ю.Н. Куйсали занял 1-е место; в номинации «Вышивка, меховая моза-
ика» 2-е место присуждено негидальской мастерице Д.И. Надеиной; в 
номинации «Текстиль, войлок, вышивка» лауреатом признана нанай-
ская мастерица Р.Ф. Ходжер; в номинации «Вышивка, изделия из би-
сера» лауреатами стали эвенкийские мастерицы О.В. Карамзина и 
И.Н. Стышак (XX Юбилейная Международная выставка-ярмарка «Со-
кровища Севера. Мастера и художники России» 2025). 

Важно подчеркнуть, что живущие на Амуре продолжатели нанай-
ских, ульчских, эвенских, эвенкийских, негидальских традиционных 
ремесел ежегодно участвуют в таком значимом форуме, как «Сокро-
вища Севера», и всегда занимают призовые места. А приведенный 
пример в очередной раз подтверждает достойный художественный 
уровень произведений национальных мастеров, владение разнообраз-
ными техниками, широту охвата творческих направлений. 

Сила печатного слова 
Важную роль в процессе ревитализации традиционных ремесел 

нижнеамурских народов играют книги, созданные самими носите-
лями этой культуры и представляющие собой средоточие народного 
знания. Одним из первых таких изданий стала небольшая, но емкая по 
содержанию книга Л.Г. Бельды «Даня гуйсэкэни. Бабушкин сундучок: 
традиционная одежда нанайских детей», в которой автор рассматри-
вает особенности кроя и пошива нанайской детской одежды, обуви, го-
ловных украшений (Бельды 1999). К событиям особого масштаба отно-
сится издание богато иллюстрированного альбома А.С. Киле «Искус-
ство нанайцев: вышивка, орнамент. Традиции и новации», в котором 
детально рассматриваются различные техники декоративных швов, 
прорезных орнаментов, аппликаций. Эта книга незаменима при обу-
чении художественной вышивке в общеобразовательных школах, эт-
нокультурных центрах, средних и высших учебных заведениях Хаба-
ровского края. Кроме того, автор составила нанайско-русский словарь 
основных терминов по заявленной теме и привела в хронологическом 
порядке краткие биографии самых известных народных мастеров ре-
гиона (Киле 2004). 

Не остался незамеченным выход в свет объемной по охвату мате-
риала книги Е.К. Ланиной «Нивхгу мролф тор» («Нивхские старин-
ные традиции»), посвященной культуре амурских и сахалинских 
нивхов и иллюстрированной рисунками автора. Отдельные главы рас-
сказывают о традиционной одежде для взрослых и детей, в них приво-
дятся варианты кроя, образцы орнаментов (Ланина 2007). Своего рода 
мастер-классом по выделке рыбьей кожи и художественной резьбе по 
бересте можно назвать альбом известной нанайской мастерицы, члена 
Союза художников России Р.Г. Барановой-Дигор (Баранова-Дигор 
2010). Завершая рассказ о технике работы с берестой, автор пишет: 
«Работа по бересте – трудоемкая и очень кропотливая. В нанайских 
стойбищах изготовлением берестяной посуды занимались только жен-
щины. Мужчины делали берестяные предметы, но более грубые и без 



ДЕКОРАТИВНО-ПРИКЛАДНОЕ ТВОРЧЕСТВО КАК ЗНАК КУЛЬТУРЫ  249 

 

орнамента. Я научила этому искусству мужа, сына, дочь. Так что теперь 
эта работа по бересте – дело семейное. И, думаю, оно будет переда-
ваться внукам и сохранится в нашей семье (Там же: 216). 

Сегодняшние школьники из амурских сел, в частности с. Булава 
Ульчского р-на и с. Джуен Нанайского р-на Хабаровского края, пишут 
под руководством своих педагогов интересные и глубокие по содержа-
нию исследовательские работы, рассматривая в них старинные тради-
ции своих народов, орнаментальное искусство, изготовление нацио-
нальных игрушек и т.д. Лучшие из них публикуются на страницах ре-
гионального культурно-просветительского журнала «Словесница ис-
кусств» (2020, 2021). 

Возвращаясь к себе 
В настоящее время ситуация на Нижнем Амуре такова, что при-

частность к той или иной традиционной культуре становится предме-
том гордости, а владение навыками старых технологий – одним из 
условий карьерного роста, экономической независимости, расшире-
ния творческих контактов. В этой связи показательна история семьи 
Росугбу из ульчского с. Булава. В 2011 г. глава семьи И.П. Росугбу и его 
жена С.В. Росугбу побывали в рамках проекта «Метаморфозы рыбьей 
кожи» в Норвегии (Манндален, Центр культуры северных народов), 
где они проводили мастер-классы по работе с деревом и берестой. 
В 2015 г. Светлана Васильевна участвовала в этнофестивале «Ридду-
Ридду» там же, в Манндалене, а еще через год туда же пригласили 
И.П. Росугбу вместе с сыном Ренатом, которому Иван Павлович на 
протяжении ряда лет передает свои знания в области ДПИ (в 2015 г. по 
итогам краевой выставки «Ремесла земли Дерсу» Ренат Росугбу полу-
чил звание лауреата за серию традиционных ульчских музыкальных 
инструментов). По просьбе организаторов фестиваля «Ридду-Ридду», 
который ежегодно проводится в Манндалене, они вырезали из дерева 
и установили на территории музейного комплекса под открытым не-
бом ритуальный ульчский столб, и это стало для семьи значимым со-
бытием: в пространство северных народов мира теперь вписан важный 
символ небольшого народа с берегов Амура. В 2018 г. семья Росугбу 
получила предложение провести в китайском городе Фуюань выставку 
авторских изделий, поездка осуществлена при поддержке районной 
ассоциации КМНС. 

Мотивация иметь статус мастера сегодня достаточно высока. Это 
возможность давать мастер-классы в России и за рубежом, получать 
выгодные заказы от крупных фирм. Например, И.П. Росугбу, вступив-
ший в 2015 г. в профессиональный Союз художников России, много 
лет подряд получает заказы на создание произведений этнического 
искусства от крупной сахалинской нефтегазовой компании «Эксон 
Нефтегаз Лимитед», эта же компания финансировала ряд издательских 
проектов с графическими иллюстрациями И.П. Росугбу. Нанайская ма-
стерица Ю.Д. Самар, автор образовательной методики по выделке 



250 Сибирский этнографический сборник. Вып. 11 

рыбьей кожи и художественной вышивке, лауреат премии Правитель-
ства РФ «Душа России», сшила несколько халатов из рыбьей кожи по 
заказу музеев Японии, Норвегии, Германии (Глебова 2010: 151–154). 

Возрастающий интерес к традиционным ремеслам вернул из за-
бвения многие практически утраченные технологии, в том числе обра-
ботку рыбьей кожи. Сегодня это одно из самых популярных направле-
ний в декоративно-прикладном искусстве, являющееся особым зна-
ком культуры нижнеамурских народов и принимающее формы симво-
лической презентации идеи идентичности и экологичности культуры, 
возрождения утраченных знаний. В декабре 2017 г. в рамках федераль-
ного форума «Дни Дальнего Востока в Москве» В.В. Бельды провела 11 
мастер-классов по работе с рыбьей кожей и изготовлению сувениров. 
По ее словам, именно этот природный материал и технологии его об-
работки вызывают наибольший интерес у представителей других 
культур (ПМА 2017). Основы этого самобытного ремесла В.В. Бельды 
преподает на факультативных занятиях в этнокультурном центре с. 
Джари Нанайского р-на Хабаровского края, и работы ее учеников де-
монстрируются на районных и краевых выставках декоративно-при-
кладного искусства. В 2018 г. мастер-классы по обработке бересты и ху-
дожественной резьбе по дереву для этнических сообществ Сахалина 
проводили признанные в регионе мастера Ю.Н. Куйсали и Р.И. Росугбу. 

Главные направления этнического искусства народов Нижнего 
Амура, в том числе обработка бересты, рыбьей кожи, шкур животных, 
резьба по дереву, шитье с орнаментированием, отражены в деятельно-
сти национальных этнокультурных центров, работающих во многих 
поселениях Хабаровского края: с. Булава (ульчи) (Рис. 5), пос. Ванино 
(«Сэнкэ», орочи), с. Гвасюги («Удэ», удэгейцы), с. Ачан («Силэмсэ», 
нанайцы), с. Владимировка (негидальцы) и т.д. 

По определению В.А. Тишкова, позитивное сознание ценности 
культуры несет созидательную нагрузку (Тишков 1997: 19). Ревитали-
зация утраченных знаний происходит не только в декоративно-при-
кладном искусстве, но и в области ритуально-обрядовых практик, ко-
торые становятся неотъемлемой частью фольклорных фестивалей и 
праздников в национальных селах Нижнего Амура. По инициативе Ас-
социации коренных малочисленных народов Хабаровского края в раз-
ряд культурных ценностей включены старожилы – носители традици-
онных знаний (Мальцева 2009: 61–62). В 2022 г. в регионе впервые 
провели конкурс сказителей, объединивший хранителей устного 
народного творчества нанайцев, эвенков, удэгейцев, орочей и других 
представителей коренных сообществ Хабаровского края. 

В настоящее время молодое поколение коренных народов Ниж-
него Амура, активно участвующее в работе общественных и творческих 
организаций, доказывает ответственность за сохранение и ретрансля-
цию культурных традиций. Они осознают уникальность своего куль-
турного наследия, являющегося частью этнографической картины 
мира, а укрепляет это понимание участие молодых людей в крупных 
культурных и общественных событиях. Так, во время «Дней Дальнего 



ДЕКОРАТИВНО-ПРИКЛАДНОЕ ТВОРЧЕСТВО КАК ЗНАК КУЛЬТУРЫ  251 

 

Востока в Москве» в Московском метрополитене на Таганско-Красно-
пресненской линии был запущен поезд «Дальневосточный экспресс», 
дизайн которого посвящен в том числе Хабаровскому краю, его корен-
ным народам, петроглифам Сикачи-Аляна. В торжественном откры-
тии участвовали артисты национального ансамбля, облаченные в тра-
диционные нанайские халаты. 

Проведенные в регионе социологические исследования подтвер-
ждают происходившие в последние десятилетия позитивные пере-
мены в среде молодых представителей нижнеамурских народов: для 
большинства из них принадлежность к национальной группе заключа-
ется в гордости за свой народ, в сохранении обычаев и традиций, языка, 
истории предков, в непохожести на других (Целищева 2002: 134). 

Важную роль в формировании этнической идентичности подрас-
тающего поколения коренных сообществ играют ежегодные летние 
творческие смены «Дети Амура», существующие при поддержке пра-
вительства Хабаровского края и объединяющие детей из различных 
сел и городов региона, часто из малообеспеченных или социально не-
благополучных семей. Преподаватель, член Союза художников России 
Е.А. Киле отмечает, что во время таких творческих смен «через изуче-
ние своей культуры, родного языка и ремесел у детей приходит осозна-
ние себя как представителя своего народа и гражданина большой мно-
гонациональной родины России» (ПМА 2020). 

За годы постсоветских трансформаций в жизни коренных сооб-
ществ Хабаровского края произошли значительные изменения, затро-
нувшие хозяйственную и культурную области и оказавшие влияние на 
формирование их этнической идентичности. В процессе ревитализа-
ции утраченных знаний, осознания уникальности своей культуры одно 
из главных мест отведено традиционному ремеслу как наиболее ем-
кому символу в общей системе духовных ценностей коренных народов 
Нижнего Амура. 

СПИСОК ИСТОЧНИКОВ И ЛИТЕРАТУРЫ 

ОА СО РАН – Дневники этнографических экспедиций // ОА СО РАН 
1972-07. Д. 22. Л. 5, 15, 33. 

ПМА 1998 – Полевые материалы автора, г. Хабаровск (информант 
К.П. Белобородова, 1918 г.р.) 

ПМА 1998–1999 – Полевые материалы автора, с. Сикачи-Алян Хаба-
ровского края 

ПМА 2005 – Полевые материалы автора, с. Булава Ульчского р-на Ха-
баровского края (информант В.Г. Ангина, 1927 г.р.) 

ПМА 2009, 2016 – Полевые материалы автора, с. Сикачи-Алян Хаба-
ровского р-на Хабаровского края (информант Е.И. Мурзина, 1935 г.р.); 
г. Хабаровск (информант А.А. Бельды, 1939 г.р.) 

ПМА 2011, Берлин – Полевые материалы автора, Музей этнологии 
Берлина, октябрь 2011 г. 



252 Сибирский этнографический сборник. Вып. 11 

ПМА 2011, Троицкое – Полевые материалы автора, Краеведческий му-
зей с. Троицкого Нанайского района Хабаровского края, июнь 2011 г. 

ПМА 2011, Комсомольск-на-Амуре – Полевые материалы автора, Кра-
еведческий музей Комсомольска-на-Амуре 

ПМА 2017 – Полевые материалы автора, г. Москва (информант 
В.В. Бельды, 1965 г.р.) 

ПМА 2020 – Полевые материалы автора, г. Хабаровск (информант 
Е.А. Киле, 1949 г.р.) 

 
Баранова-Дигор Р. Назад – по реке Памяти, вперед – в потоке Вре-

мени: Фотоальбом. Хабаровск: Кн. изд-во «Ковчег», 2010. 
Белобородова К.П. Приамурские узоры. Л.: Художник РСФСР, 1975. 
Бельды Л.Г. Даня гуйсэкэни. Бабушкин сундучок: традиционная 

одежда нанайских детей. Хабаровск: Хабаровский краевой благотвори-
тельный общественный фонд культуры, 1999. 

Глебова Е. Метаморфозы рыбьей кожи: путь древнего ремесла наро-
дов Амура. Хабаровск: Омега-Пресс, 2010. 

Глебова Е. Дар окрылять // Словесница искусств. 2017а. № 2 (40). 
С. 6–10. 

Глебова Е. Традиционная технология обработки рыбьей кожи корен-
ными народами Нижнего Амура и ее трансформации в конце XX – начале 
XXI в. // Культура и наука Дальнего Востока. 2017б. № 2 (22). С. 99–108. 

Гонтмахер П.Я. Лекции по декоративно-прикладному искусству 
нивхов: Учеб. пособие. Хабаровск: Изд-во ХГПУ, 2005. 

Дубинина Н.И. Приамурский генерал-губернатор Н.И. Гродеков: Ис-
торико-биографический очерк. Хабаровск: Изд. дом «Приамурские ведо-
мости», 2001. 

Киле А.С. Искусство нанайцев: вышивка, орнамент. Традиции и нова-
ции. Хабаровск: Российский Медиа Альянс, 2004. 

Клавдия Павловна Белобородова. Искусствовед, исследователь / Ха-
баровское отделение Российского фонда культуры. Хабаровск: б.и., 1996. 
(Золотое наследие. Вып. 1). 

Кочешков Н.В. Декоративное искусство народов Нижнего Амура и Са-
халина XIX–XX вв.: проблемы этнических традиций. СПб.: Наука, Санкт-
Петербургская изд. фирма, 1995.  

Коханко В. Минута славы и год разочарования. Об участии Ю.М. Пэна 
в юбилейной выставке искусства народов СССР // Материалы XXIV и XXV 
Шагаловских чтений в Витебске (2014–2015): Посвящается памяти пред-
седателя Шагаловского комитета в Витебске Давида Симановича (1932–
2014) / гл. ред. Л. Хмельницкая. Минск: Национальная Библиотека Бела-
руси, 2016. С. 237–253. 

Кочешков Н.В. Этнические традиции в декоративном искусстве наро-
дов Крайнего Северо-Востока СССР (XVIII–XX вв.). Л.: Наука, 1989. 

Кочешков Н.В. Тюрко-монголы и тунгусо-маньчжуры: проблемы ис-
торико-культурных связей (на материале народного декоративного ис-
кусства XIX–XX веков). СПб.: Наука, 1997. 

Ланина Е.К. Нивхгу мролф тор: нивхские старинные традиции. 
Южно-Сахалинск: Сахалинское кн. изд-во, 2007. 



ДЕКОРАТИВНО-ПРИКЛАДНОЕ ТВОРЧЕСТВО КАК ЗНАК КУЛЬТУРЫ  253 

 

Лементович Т.В. Личность художника в современном народном ис-
кусстве Приамурья // Николай У. Откровение. Изделия из дерева, гра-
фика: Альбом. Хабаровск: Мин-во культуры Хабаровского края, 2014. 
С. 11–15. 

Лопатин И.А. Гольды амурские, уссурийские и сунгарийские: опыт 
этнографического исследования. Владивосток: [б. и.], 1922. 

Маак Р.К. Путешествие на Амур, совершенное по распоряжению Си-
бирского отдела Императорского Русского географического общества в 
1855 году. СПб.: Тип. Карла Вульфа, 1859. 

Мальцева О.В. Горинские нанайцы: система природопользования. 
Традиции и новации (XIX – начало XXI века) / отв. ред. Е.И. Деревянко, 
И.В. Октябрьская. Новосибирск: Изд-во Института археологии и этногра-
фии СО РАН, 2009. 

Мальцева О.В. Наряд из рыбьей кожи у нанайцев: новации в техноло-
гии изготовления и сфере применения // Народный костюм в Сибири: Сб. 
статей конференции «Народный костюм в Сибири» 27–29 октября, 2016 
/ отв. ред. Е.Ф. Фурсова. Новосибирск: Изд-во Института археологии и эт-
нографии СО РАН, 2017. С. 202–207. 

Мельникова Т.В. Село Сикачи-Алян в прошлом и настоящем: некото-
рые страницы истории // Записки Гродековского музея. Хабаровск: Изд-
во ХККМ, 2003. Вып. 6. С. 96–140. 

Мельникова Т.В. Традиционная одежда нанайцев (XIX–XX вв.). Хаба-
ровск: Гос. музей Дальнего Востока им. Н.И. Гродекова, 2005. 

Месштыб Н.А. Народы Нижнего Амура: социальные, экономические 
и культурные трансформации в постсоветский период: Автореф. дисс. … 
канд. ист. наук: 07.00.07. ИЭА РАН. Москва, 2007а. 

Месштыб Н.А. Особенности этнического самосознания и межэтниче-
ских отношений у народов Нижнего Амура в условиях постсоветских 
трансформаций // Культура & Общество: Моск. гос. ун-т культуры и ис-
кусств. Электронный журнал. 2007б. С. 1–15. 

Муллоянова О.Х. Мастера Приамурья. Биобиблиографический спра-
вочник (по материалам фондовых коллекций ХКМ им. Н.И. Гродекова). 
Хабаровск: ХКМ им. Н.И. Гродекова, 2010. 

Нанайцы: Каталог коллекции из собрания Хабаровского краевого му-
зей им. Н.И. Гродекова / авт.-сост. Г.Т. Титорева, В.Б. Малакшанова, 
К.Е. Пересыпкина. Красноярск: Юнисет, 2019. 

Народные художественные промыслы. Теория и практика: Сб. науч-
ных трудов / отв. ред. Н.В. Черкасова. М.: Научно-исследовательский ин-
ститут художественной промышленности Министерства местной про-
мышленности РСФСР, 1982. 

Некрасова М.А. Народное искусство как часть культуры. М.: Изобра-
зительное искусство, 1983. 

Российский императорский дом и Дальний Восток: Документы и ма-
териалы / сост. Н.А. Троицкая. Владивосток: Российский гос. ист. арх. 
Дальнего Востока, 2007. 

Смоляк А.В. Этнические процессы у народов Нижнего Амура и Саха-
лина. Середина XIX – начало XX в. М.: Наука, 1975. 



254 Сибирский этнографический сборник. Вып. 11 

Тишков В.А. Очерки теории и политики этничности. М.: Русский мир, 
1997. 

Ульчи: Каталог коллекции из собрания Хабаровского краевого музей 
им. Н.И. Гродекова / авт.-сост. В.Б. Малакшанова и др. Хабаровск: ХКМ 
им. Н.И. Гродекова, 2017.  

Целищева В.Г. Этническая самоидентификация молодежи Приаму-
рья // Записки Гродековского музея. Вып. 3. Археология и этнография. 
Хабаровск: Хабаровский краеведческий музей, 2002. С. 132–140. 

XX Юбилейная Международная выставка-ярмарка «Сокровища Се-
вера. Мастера и художники России». URL: https://www.aborigenexpo.ru/ 
(дата обращения: 19.07.2025). 

Laufer B. The Decorative Art of the Amur Tribes. New York: s.n., 1902. 
(Memoirs of the American Museum of Natural History. Vol. VII. [Pt.] 1) 

 



 

 

Пивнева Елена Анатольевна 

МАРКЕРЫ ЭТНИЧЕСКОЙ ИДЕНТИЧНОСТИ 
ОБСКО-УГОРСКОЙ СТУДЕНЧЕСКОЙ МОЛОДЕЖИ 

(ПО МАТЕРИАЛАМ ИССЛЕДОВАНИЯ 2006–2010 гг.) 
 

Выбор темы исследования, результаты которого представлены в 
настоящей статье, был обусловлен общей социально-демографиче-
ской ситуацией в регионах российского Севера начала 2000-х гг. Этни-
ческая мобилизация 1990-х гг. и связанный с ней «бум этничности» 
нашли отражение в итогах переписи 2002 г., которая показала суще-
ственное увеличение численности коренных малочисленных народов 
Севера России. Для демографов полной неожиданностью стал, напри-
мер, радикальный рост численности обских угров, превышающий 
темпы естественного прироста населения: по сравнению с 1989 г. 
манси стало больше на 51 %, хантов – на 44 %1. 

Что стояло за численными значениями приведенных выше пока-
зателей, помогли понять материалы этнологических исследований, 
проведенных в Ханты-Мансийском автономном округе в 2000-е гг.2 
Выяснилось, что основным «фактором роста» стал активный процесс 
смены этнических предпочтений в пользу коренных народов (за счет 
детей, родившихся в смешанных браках). Ряды обских угров пополня-
лись также людьми, у которых лишь дедушки или бабушки числились 
по паспорту манси или ханты. Желающие поменять свою этническую 
принадлежность проходили при этом сложную юридическую проце-
дуру: на первой стадии – изменение национальности своих родителей, 
которые считались «некоренными», и только затем – получение иско-
мого статуса3. Приведу далее выдержку из своей беседы с сотрудником 
Комитета народов Севера, состоявшейся в 2004 г. во время экспедиции 
в Березовский р-н Ханты-Мансийского автономного округа: 

Чистокровные» манси, конечно, уменьшились в численности, а те, 
которые какие-то родственные связи имели (бабушка или дедушка 

 
1 См., напр.: Мартынова, Пивнева 2005. 
2 Всего в округе, по данным переписи 2002 г., проживало около 28 500 предста-

вителей коренных малочисленных народов Севера, в том числе 17 128 хантов, 9894 
манси. На начало 2010 г., согласно сведениям из официальных источников, числен-
ность населения в округе увеличилась до 30 348 человек (в том числе ханты – 19 354 
человек, манси – 10 392 человек). 

3 По некоторым данным, удельный вес лиц, сменивших свою национальность, 
составил в разных районах ХМАО от 17 до 28 %. 



256 Сибирский этнографический сборник. Вып. 11 

были манси), они сейчас восстанавливают свою национальность через 
суд или в паспортной службе. Человек доказывает в народном суде, по 
свидетельству о рождении, что например, его мать записалась русской, 
а бабушка была манси, и он имеет к манси отношение. И ему дают бу-
мажку, что по решению суда он является манси. В паспортной службе 
дают справки, по архиву выясняют. Туда идут дети, у которых мать или 
отец коренной национальности (т.к. сейчас в паспорте нет записи). Мы 
же учитываем еще по свидетельству о рождении. 

Почему меняют национальность? 
Сейчас существуют нормальные льготы по обучению студентов – 

это основное. 
Что думаете по поводу отмены записи в паспорте? 
Нам было раньше проще работать с людьми. Человек показывает 

паспорт – и все, видим, кто он по национальности. Сейчас у нас список 
[коренных народов Севера] начинается с Абдурашвили. 

Как Вы к этому относитесь? 
Ой, я отношусь положительно (смеется). Пусть нас будет больше. 

Ассимиляция идет народа тем не менее (ПМА 2004). 

Тема смены этнической принадлежности в том или ином аспекте 
неоднократно всплывала в интервью с представителями обских угров 
и в последующие годы: 

Вот Г.С. в Комитете Севера в департаменте у нас – тоже ханты. По 
внешности трудно сказать кто она, но явно и не славянка даже. Но не 
ханты, это точно! Но в 1990-е гг., когда хантами стали все, в том числе 
и она стала. Или К.В. Мы с ним в школе вместе учились. Потом он в 
институте сельскохозяйственном учился в Тюмени. Все знали, кто он. 
А потом узнаем, что у него дети стали хантами. Пусть Д. (сын К.В. – 
Е.А.) поступил в Москву, но его многие презирают. Внешность-то сла-
вянская <…>. До сих пор говорит: «Я знаю, как тяжело быть хантом». 
Он сначала записался, а теперь, можно сказать, чуть ли ни хантом 
стал, а может быть, и стал (ПМА 2006). 

В сложившейся ситуации большой интерес представлял вопрос о 
внутреннем этническом самоощущении молодежи (т.е. то, кем они 
осознают себя сами), а также о критериях и факторах этнической иден-
тичности4. Именно по этой причине основным объектом проведенного 
в начале 2000-х гг. в Ханты-Мансийске исследования стала обско-
угорская молодежь – в основном выходцы из смешанных семей, кото-
рые, соприкасаясь в лице отца и матери с разными культурными нор-
мами и ценностями, имели больше вариантов выбора, чем полная 
идентификация с одной из этнических общностей. С этой целью авто-
ром был разработан вопросник, для апробации которого привлечены 
студенты Югорского государственного университета (ЮГУ), находя-
щегося в г. Ханты-Мансийске. 

 
4 Этническая идентичность понимается здесь как комплекс чувств, основанных 

на принадлежности к культурной общности. 



МАРКЕРЫ ЭТНИЧЕСКОЙ ИДЕНТИЧНОСТИ  257 

 

Югорский государственный университет был создан в 2001 г. в це-
лях предупреждения миграции из округа талантливой молодежи. На 
момент проведения исследования на дневной форме обучения там со-
стояло около 500 студентов из числа малочисленных народов Севера 
(общая численность студентов – 4782 человек, в том числе по очной 
форме – 3327 человек)5. В структуре университета было восемь фа-
культетов (гуманитарный, инженерный, информатики и прикладной 
математики, искусств, природопользования, физической культуры, 
спорта и туризма; юридический, заочного обучения), а также два ин-
ститута: Институт экономики и финансов и, собственно, предмет 
нашего интереса6 – Институт языка, истории и культуры народов 
Югры (ИЯИКНЮ)7. ИЯИКНЮ, с кафедрами мансийской филологии, 
хантыйской филологии, финно-угроведения и общего языкознания, 
лабораторией по изучению и сохранению языков, лабораторией – 
творческой мастерской Ювана Шесталова, был создан в составе ЮГУ в 
2004 г. на базе филологического факультета и факультета обско-угор-
ской филологии. Возглавил его известный ученый из Марий Эл, док-
тор филологических наук, профессор Ю.В. Андуганов (Рябий 2006). 

Основываясь на утверждении о том, что идентичность может быть 
атрибутирована только самим человеком8, мною была предпринята по-
пытка разобраться с ощущениями по поводу этнической принадлежно-
сти обучающихся в институте студентов, которые по документам числи-
лись хантами и манси (такие ощущения, по имеющимся предваритель-
ным данным, могли не совпадать с номинальной идентичностью). 

 
5 В целом для Ханты-Мансийского автономного округа начала 2000-х гг. был ха-

рактерен рост образовательного уровня, в частности профессионального (послевузов-
ского, высшего и неполного высшего), коренных малочисленных народов. В 2002 г. 
такое образование в округе имели 9 % манси и 8 % хантов. 

6 Интерес был вызван тем, что в этом институте обучались в основном предста-
вители коренных малочисленных народов Севера. 

7 В 2008 г. кафедры хантыйской филологии, финно-угроведения и общего язы-
кознания были реорганизованы в кафедру общего языкознания и уралистики. В ре-
зультате дальнейших преобразований все кафедры, на которых осуществлялась под-
готовка студентов по финно-угорским языкам, литературе и культуре, были объеди-
нены в одну кафедру филологии с кафедрой русского языка. В 2018 г. при Югорском 
государственном университете создан Центр народов Севера, в число основных задач 
которого входят «сохранение этнической идентичности коренных малочисленных 
народов Югры», «создание условий формирования творческой среды, которая спо-
собствует приобщению студентов к ценностям традиционной культуры обско-угрских 
народов, развитие творческих способностей обучающихся», «популяризация этно-
культурных традиций финно-угорских народов», «повышение доступа к образова-
тельным услугам малочисленных народов Севера с учетом их этнокультурных особен-
ностей» и пр. Большое внимание уделяется финно-угорскому сотрудничеству (Югор-
ский государственный университет). 

8 Как пишет В.С. Малахов, «только индивиды обладают качеством субъектности 
и, соответственно, способны относить или не относить к себе определенные значения. 
Приписывать идентичность группам позволительно лишь в переносном, метафори-
ческом, смысле <...> на деле такие образования не представляют собой устойчивых 
единств, а распадаются на множество более мелких – в конечном счете, на индивидов, 
которые только и могут идентифицировать себя в качестве членов той или иной 
группы» (Малахов 2001: 78). 



258 Сибирский этнографический сборник. Вып. 11 

На первом этапе студентам были розданы анкеты с открытыми во-
просами, на которые предлагалось ответить в свободной форме, т.е. без 
каких-либо заданных вариантов (см. Приложение 1). В анкетном 
опросе приняли участие около 50 человек 1985–1987 г.р., приехавших 
на учебу в Ханты-Мансийск как из городской, так и из сельской мест-
ности. Для анализа полученных ответов использовались таблицы 
Exсel, куда на специально разработанные листы вносились заполнен-
ные анкеты. Полученные сведения в дальнейшем были уточнены в бе-
седах с некоторыми из респондентов и частично дополнены полевыми 
материалами, собранными автором в Ханты-Мансийском автономном 
округе в разные годы. 

Выдержки из анкет и полевые материалы далее по тексту будут вы-
деляться курсивом с указанием в скобках источника информации: 
пол_этническое происхождение (в числителе – национальность отца, 
в знаменателе – матери), место рождения и жительства респондента. 
Эти сведения я посчитала целесообразным оставить в тексте, по-
скольку они несут в себе определенную информационную нагрузку. 

Критерии персональной этнической  
самоидентификации 

Чтобы выяснить, совпадают ли самоощущения конкретных людей 
с их номинальной этнической принадлежностью и каковы реальные 
критерии самоидентификации, студентам было предложено кратко 
рассказать о своей родословной (национальность родителей и бабу-
шек-дедушек) и ответить на вопрос «Кем по национальности Вы себя 
ощущаете? Почему?» Анализ ответов выявил сложный этнический со-
став респондентов: большинство из них сообщили о принадлежности 
более чем к двум национальностям. 

В ответах на вторую часть вопроса основное место было отведено 
языку, при этом языковая идентификация могла не совпадать с фор-
мальной этнической идентичностью. Типичные ответы: [Ощущаю 
себя] ханты, потому что я знаю свой родной язык (Ж_хан, пос. Теги 
Березовского р-на); Ханты, потому что понимаю родной язык и 
могу говорить (Ж_укр/хан, пос. Полноват Белоярского р-на); Рус-
ским, так как я не знаю родного языка (М_ман//рус/хан, род. в Бере-
зово, жил в пос. Хулимсунт); Русской, так как больше (всегда) говорю 
по-русски (Ж_рус//рус/ман, г. Ивдель Свердловской обл.)9. 

В ряде случаев этническое самоощущение было связано с личными 
внешними данными, например: Я – манси, потому что похожа 
(Ж_рус/ман, род. в г. Тюмени). Для некоторых респондентов оказался 
важным «фактор крови»: Считаю себя русским, так как мансийской 
крови меньше (М_рус/ман, пос. Кондинское). В ответах фигурирует и 
так называемый национальный характер: Я – ханты, поскольку 
черты характера, свойственные северным народам, сильно 

 
9 Здесь и далее по тексту курсивом выделены полевые материалы автора, собран-

ные среди студентов ИЯИКНЮ в 2006 и 2008 гг. 



МАРКЕРЫ ЭТНИЧЕСКОЙ ИДЕНТИЧНОСТИ  259 

 

проявляются, несмотря на то, что воспитывалась в русской среде 
(Ж_хан/фин, род. в Новосибирской обл.). 

При выборе этнической принадлежности большое значение отво-
дилось таким факторам, как ближайшее окружение (родители), этно-
культурная среда и образ жизни: Ощущаю себя ханты, потому что 
мама ханты, а папы нет (Ж_рус/хан, род. в Березово, жила в Юиль-
ске); Ощущаю себя манси, т.к. выросла среди манси, знаю культуру, 
традиции, воспитанные бабушкой (Ж_ман, пос. Сосьва Березовского 
р-на); Русской, так как живу в русской среде (Ж_рус/болгар//ман, пгт 
Игрим Березовского р-на); Мой папа по ощущениям был русским, со-
временным, я тоже, скорее всего, современная уже, русская. Любо-
пытно, что для последнего респондента критерием самоотнесения с эт-
нической общностью выступает современный образ жизни, который 
ассоциируется с русскими. Представляет также интерес следующий от-
вет девушки, имеющей коми-хантыйское происхождение: Ощущаю 
себя русской, так как росла среди русских людей (Ж_коми/хан, пос. 
Саранпауль Березовского р-на). 

Исследователи, изучающие этническую идентичность (самоиден-
тификацию) у потомков от смешанных браков, обращают внимание на 
ее специфические особенности. «Генетически, а зачастую и социально, 
принадлежа к обеим культурам – материнской и отцовской – такой 
индивид либо может проявлять индивидуальные склонности к одной 
из них, либо к этому его принуждают социальные условия среды, в ко-
торой он формируется», – пишут Н.Л. Крылова и С.В. Прожогина 
(2002: 56). Е.Э. Носенко же замечает, что «двойственная этничность 
ведет к большей раздвоенности национального самосознания» (Но-
сенко 2004: 67). Наши примеры также свидетельствуют о том, что для 
выходцев из смешанных семей одновариантный выбор зачастую за-
труднителен: Да, я не совсем манси. И я сейчас это очень хорошо ощу-
щаю. Все-таки чувствуется, что во мне два народа – русские и 
манси. Я могу сказать, что я русская, но поскольку я манси (я сейчас 
начала этим заниматься и приходится участвовать в мероприя-
тиях, на которых необходимо это все соблюдать), и вот здесь я уже 
– манси. Очень образно ощущения двойственной идентичности пере-
даны бывшим директором музея «Торум Маа» Т.А. Клименовой 
(имеет русско-хантыйское происхождение): «Вот кто я, какую мне 
в графе национальность выбрать? Я родственников с маминой сто-
роны люблю и уважаю. Есть среди них талантливые, очень мастеровые 
люди, есть и деградированные. Но что сделаешь? И со стороны отца 
есть тоже разные люди. И чем они отличаются друг от друга? Почему 
должны быть одни лучше, другие хуже? Я вот своим детям всегда го-
ворю: “Это как два пальца на руке. Любой палец порань, это больно, и 
не оторвать, и здесь – то же”» (ПМА 2006). 

Опрос показал, что одновариантный выбор бывает затруднителен 
даже для людей с моноэтническим (только мансийским или хантый-
ским) происхождением. Некоторые из них признались, что ощущают 



260 Сибирский этнографический сборник. Вып. 11 

себя «продуктом русской культуры»: Сложный вопрос. Считаю себя 
ханты, уважаю культуру, но на меня большое влияние оказала рус-
ская культура (Ж_хан, д. Пашторы Белоярского р-на). 

«Точка отсчета» 
Что может стать поводом к осознанию себя представителем той 

или иной этнической общности? Для выявления этих «исходных мо-
ментов» студентам был предложен вопрос «Когда Вы впервые задума-
лись о своей этнической принадлежности (национальности)? Что по-
служило поводом?» Ответы показали, что такое самоощущение может 
появиться у конкретного человека в любом возрасте, под влиянием са-
мых разных факторов. Интересен, например, случай из жизни Н.А., 
которому в зависимости от конкретной жизненной ситуации при-
шлось «открывать» свою этническую принадлежность несколько раз: 
«Когда мать умерла, меня от отца забрали в детясли, там я воспиты-
вался, потом в детском саду был, учился в школе-интернате [в Иг-
риме]. Там никто из манси не обучался, только я один. Я поначалу чув-
ствовал дискомфорт оттого, что все русские, а я манси. А про то, что я 
манси, мне воспитатели сказали: “Ты же манси, у тебя родственники 
есть, в глухой юрте живут”. Мне было как-то дико, как это – юрта. В ин-
тернате я ощущал себя русским, т.к. жил по-русски, среди русских. 
Узнал, что я манси, что у меня есть родственники, когда приехал в 
Тресколье (это на Лозьве). Только тогда стал ощущать себя манси. Мне 
было где-то 8–9 лет. С тех пор каждый год туда езжу к бабушке (де-
душка уже умер). Я считаю себя манси, учу язык, потому что язык еще 
плохо знаю. Отец говорил со мной только по-русски <...> Но когда при-
езжал в Тресколье, тоже как-то я себя выделял все равно. Как-то себя 
русским чувствовал поначалу. И мне некоторые говорили: “Вон, рущ 
пыг (русский мальчик)”. Я выделялся тем, что одевался как русский, 
более современно, что ли…» (ПМА 2006). 

О том, что знали о своей этнической принадлежности «с рожде-
ния», «с детства», сообщили в основном ребята из моноэтнических се-
мей, отметив при этом значимую роль родного языка: Я всегда знала, 
что по национальности ханты! (Ж_хан, д. Пашторы Белоярского р-
на); Я знала это уже с детства! Мама и папа общались с нами на 
родном языке (Ж_ман, пос. Саранпауль Березовского р-на); Впервые я 
задумалась о своей этнической принадлежности еще в детстве, с 
трех лет. В семье разговаривали на хантыйском языке (Ж_хан, пос. 
Теги Березовского р-на); В детском саду, мама говорила (Ж_ман, пос. 
Сосьва Березовского р-на). 

Встречались и такие ответы: Мне просто мама с папой сказали, 
что у меня национальность манси, и я с ней живу. Некоторое пред-
ставление об этом имею, т.к. у нас в поселке музей есть 
(Ж_ман/рус//рус, Кондинский р-н); Я всегда знала, что я манси. Но 
я всегда знала, что семья у нас в основном русская. У нас ничего 
этого не соблюдалось. Бабушка с папиной стороны (русская) всегда 
настаивала на том, чтобы мы в карты не играли (?), в приметы не 



МАРКЕРЫ ЭТНИЧЕСКОЙ ИДЕНТИЧНОСТИ  261 

 

верили, потому что это все-таки языческое. Но я всегда знала, что я 
манси <…> И я всегда думала, что манси больше, чем хантов. Потому 
что у нас в основном манси. И я когда сюда [г. Ханты-Мансийск] при-
ехала, здесь всё ханты-ханты (Ж_рус//ман /рус, пос. Кондинск). 

В ряде случаев «открытие» своей этнической принадлежности со-
относили с какими-то яркими воспоминаниями детства, связанными с 
определенными событиями: Я впервые задумалась о том, кто я, в 
пять лет, когда в первый раз поехала на праздник в Ломбовож и 
меня одели в красивое национальное платье (Ж_ман, пос. Сосьва). 
Е.Т. узнать о своем этническом происхождении помог созданный ее 
бабушкой в пос. Сосьва музей: Помню с детства, еще с детского сада, 
моя бабушка А.М. Хромова открыла музей в нашем поселке, и мое 
детство проходило там. К нам часто приезжали гости, и мы с ними 
по просьбе бабушки говорили на родном языке, раньше я его знала 
лучше (Ж_рус/ман, пос. Сосьва Березовского р-на). 

У многих респондентов этническое самоощущение впервые появи-
лось в школе, в процессе межличностного общения: Это в школе еще 
говорили, не знаю, может там спрашивали кто мы по национально-
сти. По культуре я ближе к русским, потому что культуру манси я 
вообще не знаю. Только в школе немного про это проходили 
(Ж_ман/рус//рус, Кондинский р-н); Впервые задумалась о своей 
национальности в школе, когда получали льготы (Ж_ман/рус//ман, 
г. Урай). Здесь следует заметить, что так называемые льготы (социаль-
ная поддержка) проявились в студенческой среде как весьма суще-
ственный фактор выбора этнической принадлежности в связи с суще-
ствованием в округе определенных преференций для коренных мало-
численных народов Севера при поступлении в высшие учебные заве-
дения. Из откровенных признаний студентов: В первый раз задума-
лась, когда поехала поступать в ЮГУ (Ж_ман, пос. Половинка, 
г. Урай); Когда пришло время задуматься, куда ехать поступать 
(Ж_рус/ман, пос. Шугур); Когда поступала в учебное учреждение по-
сле школы (Ж_калмык-рус/рус//хан, с. Азовы). 

В процессе учебы в высших учебных заведениях этническое само-
ощущение у студенческой молодежи зачастую усиливается и обретает 
позитивную окраску. Об этом свидетельствуют следующие ответы: 
Впервые я осознала свою национальность, когда поступила в универ-
ситет и стала узнавать новое. До этого я ничего не знала о народе 
манси (Ж_карел//рус/фин///ман, пос. Вижай Ивдельского р-на 
Свердловской обл.); Когда стала учиться на факультете обско-
угорской филологии в ЮГУ по специальности «Родной язык и лите-
ратура». Причиной было то, что учу хантыйский язык (Ж_укр/хан, 
пос. Полноват Белояркого р-на); Впервые я задумалась в универси-
тете, когда поняла, что язык и культура исчезают 
(Ж_рус/зыр//ман, д. Анеево Березовского р-на). 

Некоторые из студентов, открыв для себя в университете ценность 
этнической культуры и богатство родного языка, решают сделать их 



262 Сибирский этнографический сборник. Вып. 11 

своей профессией. В г. Ханты-Мансийске существуют наиболее благо-
приятные в округе условия для реализации этих планов: есть возмож-
ность применить связанные с этнической культурой знания в редак-
циях «национальных» газет, на радио, телевидении, в научных и учеб-
ных заведениях или музеях. Поэтому по окончании вузов некоторые 
молодые люди стремятся остаться в городе и не хотят возвращаться в 
сельскую местность, где меньше условий для их самореализации. В бо-
лее выгодном положении при этом оказываются те, кто «прикоснулся 
к традиционной культуре» в семье, в основном благодаря бабушкам-
дедушкам. Владение родным языком, познания в области народной 
культуры дают таким молодым людям дополнительные возможности 
для реализации их карьерных планов (Пивнева 2018б: 104–129). При 
этом стоит отметить, что интерес к этнической культуре проявляют в ос-
новном студенты института, имеющие к этому вопросу непосредствен-
ное отношение в силу своей специализации. Кроме того, именно в вузах, 
по словам преподавателей, «стараются воспитать патриотов своего 
языка и культуры». В целом же отношение к «своей» культуре в среде 
студентов варьирует, вплоть до проявлений этнического нигилизма: 

В общежитии в моей комнате живет парень русский, он постоянно 
очень плохо отзывается о националах: «Вы, националы, скоро вы ис-
чезнете…» Я с ним не спорю, потому что это бесполезно, но мне не-
приятно это слушать. Но самое интересное, что он учится на обско-
угорском у нас, изучает хантыйский! Я ему как-то задал вопрос: «А ты-
то зачем сюда поступил? Смыл-то какой? Тебе зачем, ты ведь украи-
нец». Есть и студенты, которые сами националы, но они тоже плохо 
относятся. Например, когда речь заходит о культуре, говорят: «Да на 
фиг это мне надо?» 

Как Вы думаете, почему? 
Просто они не входят в наш обско-угорский институт [Институт 

языка и культуры народов Югры], они учатся на математическом и 
других факультетах. Вот поэтому. А может быть, просто не хотят, 
стесняются перед теми, кто относится пренебрежительно, может, по-
казать себя хотят таким образом (ПМА 2006). 

Усилению интереса к этнической культуре и формированию свя-
занной с ней идентичности способствует современная общественно-
политическая ситуация в Ханты-Мансийске, для которой характерен 
своеобразный культ аборигенной культуры: Администрация нашего 
округа помогает хантам (оплачивает учебу в вузе, помогает 
с квартирным вопросом, отправляет детей в оздоровительные ла-
геря) (Ж_рус/хан//башкир/рус, г. Сургут); Я впервые задумалась о 
своей национальности несколько лет назад, когда переехала жить в 
Ханты-Мансийск (Ж_хан/фин, с. Шилово-Курья Новосибирской 
обл.); Когда приехала жить в Ханты-Мансийск в 17 лет: увидела, 
что для «националов» много делается в нашем округе, это сильно 
повлияло на мою жизнь (Ж_рус/хан//башкир/рус, г. Сургут). Возник-
новению и усилению интереса к аборигенной составляющей 



МАРКЕРЫ ЭТНИЧЕСКОЙ ИДЕНТИЧНОСТИ  263 

 

этнической идентичности способствуют проводимые в округе этнокуль-
турные мероприятия, призванные «пробудить у молодежи интерес к 
корням». 

Представители современной молодежи (1980-х г.р.) заявляют о 
чувстве гордости за принадлежность к своему народу. Среди респон-
дентов более старшего поколения (условно 1940–1970-х г.р.) осозна-
ние своей этнической идентичности, напротив, зачастую связано с 
негативными эмоциональными переживаниями: «Моя националь-
ность мешала мне в школе, от этого развился комплекс неполноценно-
сти. Я училась в интернате в соседнем поселке. Национальность была 
своеобразным клеймом. Преподаватели относились к детям из нацио-
нальных поселков как к очень ограниченным детям. Это мешало на 
протяжении всех школьных лет. Сейчас этот комплекс ушел в про-
шлое, остался в школьной жизни. Со школьными друзьями не обща-
юсь, а с преподавателями тем более» (ПМА 2008). Полевые материалы 
свидетельствуют также о том, что к позитивной оценке своей этнично-
сти многие ханты и манси пришли уже в зрелом возрасте, после смены 
в стране и в округе вектора этнической политики (Пивнева 2018а: 74–
80). Наконец, существуют примеры, когда молодые люди, судя по их 
ответам, вообще не задумываются о своей этнической идентичности 
или еще не пришли к этому сознательно. 

Маркеры и символы коллективной этнической  
идентичности 

Ответы на вопросы, связанные с критериями и маркерами коллек-
тивной этнической идентичности, мы пытались найти в ходе полевых 
исследований, которые проводили совместно с Е.П. Мартыновой в 
Ханты-Мансийском и Ямало-Ненецком автономных округах в 2002–
2004 гг. Бóльшая часть наших собеседников выделила тогда три основ-
ных критерия этнической идентичности: знание языка, место прожива-
ния (этническое окружение), знание традиций10. В 2008 г. у студенче-
ской молодежи вопрос о том, чем ханты и манси отличаются от других 
народов, вызвал разноплановые суждения. Примерно половина ребят 
из числа опрошенных заявила подобным образом: Совсем ничем. Они 
такие же люди, как и все остальные; Ничем, если считать человече-
ские качества. Из других ответов следует, что этническая граница про-
ходит главным образом по линии языка и культуры. Среди остальных 
маркеров, в различных сочетаниях, – традиции, обычаи, образ жизни, 
одежда, внешность, характер, мировосприятие, менталитет, воспита-
ние, мировоззрение, мироощущение, религия, верования, территория 
расселения, родовая принадлежность (см. Приложение 1). 

Имеет смысл привести еще два, более развернутые, высказывания, 
в которых в качестве отличительных черт подчеркивается самобыт-
ность культуры северных народов: У малых народов очень яркая 

 
10 Подробнее см.: Мартынова 2008. 



264 Сибирский этнографический сборник. Вып. 11 

самобытная культура, они приближенны к природе. Хотя сейчас все 
«бегут» в город. Урбанизированные ханты, манси, ненцы, на мой 
взгляд, утрачивают связь со своими корнями (Ж_хан, д. Пашторы 
Белоярского р-на); Ханты и манси, ненцы имеют самобытную куль-
туру, которая до сих пор существует. Современные люди, живущие 
на территории этих народов, не воспринимают это серьезно 
(Ж_калмык-рус/рус//хан, род. в Юринском р-не Тюменской обл.). 

Этническая же самобытность в понимании ребят – это: «своеобра-
зие народа, особенности его характера, поведения, традиции, обычаи, 
культура в целом, язык»; «своя культура, история, традиции»; «само-
бытность – в оторванности от современного мира». Весьма оригиналь-
ное определение предложено ивдельским манси Николаем Анямовым: 
«Сам – живу, сам – бытую». Несмотря на кажущуюся курьезность, это 
высказывание не лишено определенного смысла в свете существующего 
мнения о том, что главный фактор устойчивости на Севере во все эпохи, 
включая современность, – максимальная самодостаточность основных 
способов жизнеобеспечения и минимальная их зависимость, или отно-
сительная автономность, от связей с макромиром (Пивнева 2012). 

В качестве символов этнической культуры ребята видят в основном 
орнаменты и предметы декоративно-прикладного искусства, названы 
также медведь, чум, олень, бубен. В анкетах было отмечено, что этни-
ческая самобытность во многом утрачена, поэтому очень важно «зна-
комить людей других национальностей с культурой, традициями ко-
ренных жителей округа», «чтобы сохранить родной язык и культуру 
народов Севера, надо чаще говорить об этом в СМИ, создавать различ-
ные национальные проекты», «открывать побольше различных наци-
ональных стойбищ, сделать язык привлекательным для не владею-
щих», «нужно учиться и не забывать свои язык и культуру». 

Родной язык 
Поскольку в перечне критериев этнической идентичности подав-

ляющее большинство в ответах студентов принадлежит языку, имеет 
смысл остановиться на этом вопросе подробнее. Как известно, язык 
считается одним из основных этнических маркеров. Вместе с тем наука 
и практика свидетельствуют о неоднозначной взаимосвязи этниче-
ской и языковой идентичностей, что подтверждается и на примере об-
ских угров. Среди них, с одной стороны, происходит утрата функцио-
нальной значимости этнических языков и сокращение числа их носи-
телей, с другой – существует четкое осознание символической ценно-
сти родного языка. 

По полевым наблюдениям, языковая ситуация у обских угров за-
висит от территории расселения. Билингвизм еще сохраняется в ме-
стах традиционного проживания, в основном среди людей старшего и 
среднего возраста. В городах и крупных поселках знание этнического 
языка – прерогатива немногих. Что касается молодежи, они изучают 
«родной язык» уже как иностранный. 



МАРКЕРЫ ЭТНИЧЕСКОЙ ИДЕНТИЧНОСТИ  265 

 

В целом результаты опроса показали, что мансийский/хантыйский 
языки признают родными гораздо большее число респондентов, чем 
реально ими владеющие. Несколько примеров: Мансийский является 
для меня родным. В семье общаемся на русском. Дедушка и праба-
бушка владеют мансийским (Ж_ман, род. в Урае, жила в Урае и По-
ловинке); Родной – это мансийский язык. В семье говорим на русском. 
Иногда, когда приходят бабушки, мама говорит на манси, я же по-
нимаю немного из этих бесед (Ж_рус/ман, пос. Сосьва Березовского 
р-на). 

Вероятно, отчасти это связано с тем, что родной язык в понимании 
значительной части студентов – это «язык народа», «язык предков»: 
Какая национальность, такой и родной язык. Для меня родной – ман-
сийский. В семье разговариваем на русском. Мама, ее сестра, ее бра-
тья и родители знают мансийский (Ж_рус/ман, род. в г. Тюмени); 
Родной язык – это твой язык, к какой национальности ты принад-
лежишь. Мой язык манси. В семье говорят на русском, иногда на ман-
сийском (Ж_зыр/ман//ман, пос. Игрим); Родной язык – это нацио-
нальный язык моего народа, где я живу. Для меня – хантыйский. В 
семье почти все говорят на хантыйском языке (Ж_рус/хан, род. в Ка-
захстане); Родной язык – на котором говорит народ. В семье обща-
ются в основном на русском, иногда на мансийском. Мама с папой 
иногда говорят на родном языке и с некоторыми гостями (Ж_ман, 
пос. Игрим Березовского р-на); Родной язык – язык предков. В семье 
разговаривают на русском, знают язык все (Ж_ман, пос. Сосьва Бе-
резовского р-на). 

Впрочем, существуют и исключения, в которых представлено дру-
гое мнение: Для меня родным является русский. В нашей семье гово-
рят по-русски, мама владеет хантыйским языком, но разговари-
вает редко (Ж_рус/хан, род. в Березово, жила в пос. Устрем Березов-
ского р-на); Родной – любой твой национальный (сейчас – не рус-
ский). Для меня родной – русский. В семье говорим все на русском. 
Мама знает мансийский (Ж_рус/болгар//ман, пгт Игрим Березов-
ского р-на); Родной язык – тот, на котором говоришь с детства, 
тот, на котором говорят в стране, в которой ты родился и вырос. 
Для меня родным языком является русский. В семье разговаривают 
только на русском, хантыйским владеет немного бабушка 
(Ж_рус/хан//башкир/рус, род. в г. Сургуте). Мнение о том, что род-
ным признаю́т язык, «на котором человек разговаривает» или «гово-
рит с рождения», высказали многие студенты. Некоторые же пола-
гают, что родным можно назвать язык, «если ты его знаешь полно-
стью», при этом для кого-то родными могут быть не один, а два или 
несколько языков. 

Любопытно, что, повторяя формулу «Родной язык – первый усво-
енный в детстве или материнский», некоторые ребята объяснили, что 
считают для себя родными мансийский/хантыйский, поскольку этими 
языками владеют их матери: Для меня родной – хантыйский. Мама 



266 Сибирский этнографический сборник. Вып. 11 

владеет хантыйским. В семье общаемся на русском (Ж_рус/хан, пгт 
Березово); Для меня родной язык – мансийский. В семье все разговари-
вают на русском, мама – на мансийском языке (Ж_ман, пос. Сосьва 
Березовского р-на); Родным является хантыйский. Хантыйским язы-
ком владеет мама (Ж_укр/хан, пос. Полноват Белоярского р-на). 

Этническая компетентность 
В ответ на вопрос «Какие Вы знаете традиции, обычаи своего 

народа?» большинство опрошенных студентов назвали праздники 
(Медвежьи игрища, Вороний день, День оленевода и др.), что неуди-
вительно в контексте той работы, которая проводится в округе в этом 
направлении11. 

Среди девушек существует представление о «женских запретах»: У 
народа манси очень много традиций и обычаев. Я их все не знаю. 
Есть такие священные места, где не должна ходить женщина 
(Ж_ман, пос. Анеево Березовского р-на); Например, девушкам нельзя 
залезать на чердак, на крышу дома. Через мужскую одежду нельзя 
перешагивать и многие другие знаю (Ж_хан, пос. Теги Березовского 
р-на); Женщинам нельзя переступать через мужскую одежду, ла-
зить на крышу (Ж_зыр/ман//ман, пос. Игрим, детство провела в 
пос. Сосьва). Среди ответов есть упоминания об обрядах жертвоприно-
шений: Знаю о забое домашних животных для разных духов (Ж_хан, 
д. Пашторы Белоярского р-на). Источником таких сведений являются 
бабушки (реже – дедушки) и родители. При этом в плане знания тра-
диций в более выгодном положении оказываются ребята, живущие в 
малых деревнях, на стойбищах, а также те, кто имеет возможность ре-
гулярно общаться с родственниками, проживающими в местах тради-
ционного расселения. Но в большинстве случаев знания о традицион-
ной культуре сегодняшняя молодежь получает через образовательные 
структуры («из книг и лекций», «от преподавателей университета», 
«знаю только то, о чем пишут исследователи»). 

В связи с измененем в округе отношения к культуре коренных 
народов среди «националов» в последние десятилетия заметно усили-
лись рефлексии по поводу их этнической компетентности. Так, от мно-
гих людей приходилось слышать сожаление по поводу незнания сво-
его родного языка. Определенный психологический дискомфорт заме-
тен, например, среди кондинских манси как более ассимилированных 
по сравнению с северными группами обских угров. Вот одно из выска-
зываний на эту тему: «Может быть, я и ощущала себя раньше как 
манси, но когда я приехала сюда [в Ханты-Мансийск из Кондинска], я 
не скажу, что я стала себя хорошо ощущать как манси. Поскольку здесь 
есть такие манси, которые жили непосредственно в такой среде, со-
блюдали обычаи, знают язык. А я себя не могу здесь ощущать больше 
манси. Да, мне интересно узнать о себе, я этим как-то занимаюсь, изу-
чаю, но ощущать себя манси я стала здесь в меньшей степени, 

 
11 См., напр.: Мартынова 2021. 



МАРКЕРЫ ЭТНИЧЕСКОЙ ИДЕНТИЧНОСТИ  267 

 

наверное, потому что стала с такими людьми общаться»; «Принадлеж-
ность к националам немножко смущает. Получается, несправедливо, 
если считать себя националами, и всем говорить, что националы. И то, 
что мы получаем льготы здесь какие-то, и то, что только по бумагам 
считаемся. На самом деле мы не поддерживаем традиции свои, языка 
не знаем» (ПМА 2008). 

Вопрос о паспорте 
В советский период коренные малочисленные народы Севера 

пользовались государственной поддержкой на основе записи своей 
национальности (этнической принадлежности) в паспорте. В резуль-
тате паспортной реформы с 1997 г. в бланке паспорта нового образца 
графы для записи о национальности не оказалось. На протяжении не-
скольких лет после введения в оборот нового образца паспорта данная 
проблема не воспринималась так болезненно в связи с тем, что органы 
местного самоуправления продолжали формировать списки коренных 
малочисленных народов на получение ими бесплатных квот на вылов 
(добычу) водных биологических ресурсов и объектов животного мира. 

С принятием же в 2003 г. Федерального закона «Об общих прин-
ципах организации местного самоуправления в Российской Федера-
ции» ситуация изменилась: в перечне полномочий органов местного 
самоуправления не оказалось пункта по формированию такого рода 
списков. В итоге сложилась ситуация, когда присутствие представите-
лей коренных малочисленных народов на рыболовных и охотничьих 
угодьях без документов, подтверждающих их этническую принадлеж-
ность, вызывало (и продолжает вызывать) у сотрудников контроль-
ных, надзорных и правоохранительных органов вопросы. Как правило, 
в таких случаях улов изымается, рыбаки и охотники признаются бра-
коньерами (Тодышев 2012: 247). 

На момент проведения исследования вопрос об отмене графы 
«национальность» в паспорте был весьма актуален. В связи с этим од-
ним из вопросов, предложенным студентам ЮГУ в анкете, был следу-
ющий: «Как Вы относитесь к отмене записи о национальности в пас-
порте?» Как и следовало ожидать, этот вопрос вызвал ассоциации 
прежде всего с процедурой оформления социальной поддержки: От-
рицательно, потому что если нужно показать свою националь-
ность, нужно собирать много документов (Ж_ман/рус//ман, 
г. Урай). Впрочем, среди сторонников отмены были те, кто не находил 
в этом ничего страшного по причине существования альтернативных 
документов: Нормально отношусь, т.к. национальность записана в 
свидетельстве о рождении (Ж_хан, пос. Теги Березовского р-на); 
Нормально, по лицу видно, кто ты. Можно представить другой до-
кумент, где указана национальность (Ж_укр/хан, в пос. Полноват 
Белоярского р-на). Были названы и принципиально другие аргументы 
за: Положительно. Это уравнивает людей (Ж_рус/хан, род. в 



268 Сибирский этнографический сборник. Вып. 11 

Березово, жила в Юильске); Значит, в России все русские, и все равны 
(Ж_рус/ман, пос. Сосьва Березовского р-на). 

Некоторые оставили вопрос без ответа или написали, что им без-
различно («Для меня не играет большой роли», «Мне все равно» и 
т.п.). В числе доводов тех, кто относится к факту отмены графы «наци-
ональность» в паспорте отрицательно, были и такие эмоциональные 
рассуждения: Это обезличивает, мы возвращаемся к тем временам, 
когда пытались стереть различия между народами, входящими в со-
став СССР (Ж_хан/фин, род. в Новосибирской обл.); Против! Полу-
чается, что все в РФ станут безликой массой!!! Разве так воз-
можно?! Считаю это неправильным. Мы живем в разнонациональ-
ной стране, и у каждого из нас своя культура!!! Свое лицо!!! (Ж_хан, 
д. Пашторы Белоярского р-на). 

«Статусная» и ситуативная идентичность 
Людей, относящихся к категории «коренные малочисленные 

народы», в округе зачастую именуют «националами». В среде самих 
этих народов отношение к данному понятию неоднозначно: некото-
рые находят его оскорбительным, другие воспринимают в порядке ве-
щей. Фиксируется и связанная с этим словом самоидентификация, ко-
торая иногда возникает из протестных соображений: «Когда начинают 
оскорблять кого-то из наших, ощущаю себя националкой, т.к. мне за 
других становится обидно. Мне кажется, это неправильно, что люди, 
которые сюда приезжают, просто приезжие, относятся грубо к нашему 
народу, хотя они живут на нашей земле…» (ПМА 2010). Особо стоит 
заметить, что идентификация (и самоидентификация) со статусными 
группами часто происходит безотносительно к конкретной этнической 
общности. 

Существующая в округе практика оказания социальной поддержки 
(так называемые льготы) для КМНС, которая является основным фак-
тором такого рода идентификаций, в последние годы вызывает мно-
жество неоднозначных оценок как со стороны исследователей, так и со 
стороны представителей самих коренных народов. Е.П. Мартынова, 
например, заметила, что прагматизм стал важным критерием этнич-
ности на Севере и что в экономической ситуации, когда наиболее ста-
бильными источниками дохода в северных поселках являются пенсии 
и пособия, различные льготы для коренных народов Севера приобре-
тают значение одного из факторов выживания. Однако в советский пе-
риод, когда льготы тоже существовали, потомки от смешанных браков 
делали противоположный выбор, поскольку сказывалась общая ситу-
ация в СССР с ориентацией на «общесоветское», «самое передовое», 
что снижало традиционные ценности «малой» культуры, представляв-
шей «ненужной» (Мартынова 2008). 

Что думают по этому поводу студенты? Вопрос «Нужна ли для ко-
ренных народов Севера особая социальная поддержка и почему?» мно-
гие оставили в анкетах без ответа. Остальные привели различные аргу-
менты в пользу необходимости такой поддержки, подчеркнув при этом, 



МАРКЕРЫ ЭТНИЧЕСКОЙ ИДЕНТИЧНОСТИ  269 

 

что она нужна в первую очередь для людей, проживающих в сельской 
местности, а также для студентов: Конечно, нужна, т.к. почти все 
ханты живут в деревнях, зарплата невысокая, почти все безработ-
ные (Ж_хан, пос. Теги Березовского р-на); Коренным народам не хва-
тает денег, т.к. они живут в деревнях, которые недостаточно обес-
печены (Ж_коми/хан, пос. Саранпауль); Нужна. Например, студен-
там – на одну стипендию прожить невозможно. Социальная под-
держка нужна и людям, которые живут в деревнях, где нет работы 
(Ж_укр/хан, пос. Полноват Белоярского р-на); Да, нужна. Потому что 
не у всех есть возможность изучать свою культуру, для этого нам 
нужна поддержка (Ж_ман, пос. Саранпауль Березовского р-на). 

Весьма показательно неравнодушное размышление на эту тему де-
вушки из д. Пашторы Белоярского р-на: Социальная поддержка необ-
ходима. Разве есть из коренных жителей олигархи? Нет. Если по-
смотреть на современные национальные деревни, то там царит ни-
щета, безработица и пьянство. Все это от безысходности. Нет ра-
боты. Надо поддерживать деревни, вкладывать в них деньги. К при-
меру, у нас в деревне до сих пор нет круглосуточного света! И это 
когда на дворе XXI век!!! Не смешно ли?! Один телефон на деревне, и 
то работает через раз. Когда мои рассказы о деревне слышат мои 
друзья, они не верят. А это действительно так. Мне очень обидно за 
своих родственников, хочется помочь, но как?! Если власти нас не 
слышат <…>. Заполняя вашу анкету, расстроилась, вспомнила де-
ревню. Печальные мысли одолевают. Еще одна девушка, судя по 
всему, более далекая от проблем северных народов, считает, что по-
мощь нужна, т.к. «настоящие» ханты живут в очень плохих усло-
виях, и если не помогать им, то они не будут развиваться, будут 
жить в юртах и «стоять на месте» (Ж_рус/хан//башкир/рус, род. 
в г. Сургуте). 

Другие студенты отметили, что социальная поддержка нужна для 
адаптации тем людям, «кто раньше жил не в городе»: Им труднее 
адаптироваться в городской среде, а традиционные виды промыслов 
неприбыльны (Ж_рус/хан, род. в Березово, жила в Юильске). Среди ар-
гументов за – малая численность этих народов: Конечно, нужна, они же 
малочисленные, им надо помогать (Ж_рус/хан, пос. Ванзеват Белояр-
ского р-на); Нужна, потому что этих национальностей очень мало. 
Не будет социальной поддержки, вымрем, как мамонты когда-то 
(Ж_рус/ман, род. в Тюмени, затем – Березово, Ванзетур). Присутствуют 
также мотивы «ущемленности» и «укорененности»: Нужна! Трудно 
среди русских (Ж_ман, пос. Сосьва); Да, конечно, нужна. Мы же все-
таки коренные жители, а не чужие (Ж_зыр/ман//ман, пос. Игрим). 

Многие ответы свидетельствуют о ситуативном и прагматическом 
характере этнической самоидентификации: Иногда манси себя ощу-
щаю, иногда – «татаркой», здесь нерусских называют «татарами» 
(Ж_рус/ман, пос. Сосьва Березовского р-на); Сначала, в детстве, я 
считала себя русской, но когда приехала в Ханты-Мансийск, я стала 



270 Сибирский этнографический сборник. Вып. 11 

ощущать себя манси (Ж_карел//рус/фин///ман, пос. Вижай Ивдель-
ского р-на Свердловской обл.); Ощущаю себя ханты, так как этому 
уделяется очень большое внимание в округе (Ж_рус/хан//баш-
кир/рус, г. Сургут). В этом смысле показательно одно откровенное 
признание: Ощущаю себя русской, но приходится говорить ханты, 
хотя не хочется (Ж_калмык-рус/рус//хан, д. Азовы Шурышкарского 
р-на ЯНАО). 

Тот факт, что люди в одной этнической среде называют (а воз-
можно, и считают) себя представителями одной этнической общности, 
в других же условиях – другой, в исследованиях этносоциологов и этно-
психологов зачастую трактуется как свидетельство «маргинальности» 
этнического самосознания выходцев из смешанных семей (Галкина 
1989: 17). В более поздних работах высказываются мысли о том, что в 
полиэтническом обществе биэтническая идентичность наиболее благо-
приятна для человека, поскольку позволяет органично сочетать разные 
ракурсы восприятия мира, овладевать богатствами еще одной культуры 
без ущерба для ценностей собственной (Стефаненко 1999: 45). В этноло-
гии в последнее время получает распространение тезис о том, что отсут-
ствие четкой этнической самоидентификации в условиях поликультур-
ной среды не является показателем кризиса этничности, речь скорее 
идет о явлении, получившем название «дрейфа идентичности»12. 

*  *  * 

Результаты исследования показали, что большинство признаков 
этнической группы, считающиеся в советской теории этноса устойчи-
выми и определяющими, у современных хантов и манси отсутствуют. 
Тем более это можно отнести к потомкам от смешанных браков. По 
своим языку, культуре, поведенческим нормам они в большинстве слу-
чаев ничем не отличаются от окружающего их русскоязычного населе-
ния. Однако осознание себя членом этнической общности, отличной 
от других групп, в большинстве случаев в тех или иных формах сохра-
няется. Этническая граница в представлениях опрошенной молодежи 
проходит главным образом по линии языка и культуры. Среди других 
маркеров (в различных сочетаниях) – традиции, обычаи, образ жизни, 
одежда, внешность, характер, мировосприятие, менталитет, воспита-
ние, мировоззрение, мироощущение, религия, верования, территория 
расселения, «родовая» принадлежность13. 

 
12 См., напр.: Тишков 2003; Головнёв 2009. 
13 Исследования этносоциологов показывают, что наиболее востребованными 

опорами для формирования этнической идентичности являются элементы культуры. 
Отвечая на вопрос «Что больше всего объединяет Вас с людьми Вашей национально-
сти?», 3/4 граждан России называют язык, 2/3 – культуру, чуть более половины – 
территорию, родную землю, природу, около 1/3 – религию, более 1/3 – историческое 
прошлое. Значимость интеграторов у людей разных национальностей в чем-то может 
различаться по набору признаков, но в целом по результатам опросов этническая 
идентичность прежде всего опирается на культуру (см.: Дробижева 2017). 



МАРКЕРЫ ЭТНИЧЕСКОЙ ИДЕНТИЧНОСТИ  271 

 

Наряду с чисто утилитарными выгодами, стремление к идентифи-
кации себя с представителями коренных малочисленных народов 
можно объяснить переоценкой отношения людей к своей этничности, 
избавлением от стереотипов советского «ущемленного» сознания (как 
результат деятельности общественных организаций северян, а также 
позитивных социально-экономических и политических изменений 
в округе и в стране в целом). В то же время полученные данные позво-
ляют предположить, что связь с этнической культурой не входит в ос-
новополагающую систему ценностей нового поколения. Сегодняшняя 
молодежь определяет свои жизненные стратегии, сообразуясь с изме-
нениями социальной и экономической реальности. Выявляется также 
существование некого «разрыва» между формальным выражением эт-
нической идентичности и ее содержательным аспектом (представле-
ниями о том, что должно быть в идеале, и фактическим поведением). 

 
 
P. S. 
Во время экспедиционной поездки в г. Ханты-Мансийск (26 но-

ября – 14 декабря 2024 г.) у меня состоялась беседа с проректором по 
научной работе Югорского государственного университета, д.ю.н. 
В.Ф. Лапшиным по затронутым в статье вопросам, касающимся этни-
ческой идентичности обско-угорской студенческой молодежи. Через 
некоторое время я получила письмо, свидетельствующее о сложности 
организации сравнительного (по отношению к 2008 г.) исследования 
на базе ЮГУ: 

В ответ на ваш запрос о корректности эмпирических данных и ак-
туальности научных выводов по исследованию, которое вы проводили 
в 2008 году, сообщаем. 

Ваше исследование посвящено актуальной теме самоидентифика-
ции обско-угорских народов, а именно вопросам этнической идентич-
ности обско-угорской студенческой молодежи. Несмотря на то, что за-
явленная в вашей работе проблематика до сих пор актуальна, ситуа-
ция в вузе значительно изменилась. 

Во-первых, на момент сбора информации в Югорском государ-
ственном университете готовили «дипломированных специалистов в 
области хантыйского и мансийского языков», и в качестве структур-
ного подразделения существовал «Институт языка, истории и куль-
туры народов Югры», в котором были кафедры «Мансийской фило-
логии», «Хантыйской филологии», «Финно-угроведения и общего 
языкознания», лаборатория по изучению и сохранению языков, лабо-
ратория – творческая мастерская Ювана Шесталова. В 2010 году было 
принято решение объединить кафедры мансийской филологии, хан-
тыйской филологии и финно-угроведения и общего языкознания с 
кафедрой русского языка в единую кафедру филологии. Предполага-
лось, что углубленное изучение русского языка, а также хантыйского и 
мансийского языков и национальной литературы следует 



272 Сибирский этнографический сборник. Вып. 11 

осуществлять в рамках магистерской подготовки. Однако со временем 
преподавание мансийского и хантыйского языков было полностью от-
менено. 

Во-вторых, в период проведения исследования на дневной форме 
обучения состояло примерно 500 студентов из числа малочисленных 
народов Севера при общей численности студентов 4 782 чел. В анкет-
ном опросе приняли участие 50 человек. На данный момент в ЮГУ 
обучается 5 346 студентов и статистика по принадлежности к опреде-
ленной нации не ведется (запрещено законом «О персональных дан-
ных» Федеральный закон от 27.07.2006 N 152-ФЗ (ред. от 08.08.2024) 
«О персональных данных»), поэтому проведение массовых исследова-
ний по данной тематике представляется затруднительным. 

В-третьих, в 2018 году в ЮГУ был создан центр народов Севера, 
который сейчас входит в состав такого структурного подразделения, 
как Высшая школа гуманитарных наук. Главной целью подразделе-
ния является изучение, сохранение и популяризация родных языков 
и традиционного историко-культурного наследия коренных малочис-
ленных народов Севера, проживающих на территории Ханты-Ман-
сийского автономного округа – Югры. Основными задачами Центра 
являются: 

– разработка проектов прикладного характера с учетом нацио-
нальных особенностей округа; 

– создание условий, способствующих формированию этнической 
идентичности коренных малочисленных народов Югры; 

– создание условий для формирования творческой, культурной 
среды, которая способствует приобщению обучающихся к ценностям 
традиционной культуры коренных малочисленных народов Югры; 

– проведение мероприятий по сохранению и популяризации ис-
торико-культурного наследия коренных малочисленных народов Се-
вера в студенческой и молодежной среде («Об утверждении положе-
ния о Центре Народов Севера» от 29.11.2024 г). 

Однако в связи с тем, что в Югорском государственном универси-
тете закрыты все образовательные программы, направленные на под-
готовку специалистов в области языков и литератур финно-угорских 
народов, обучающиеся из числа коренных малочисленных народов 
Севера практически отсутствуют или они себя в этом статусе никак не 
проявляют. Официально, как представители коренных народов, они 
не зафиксированы. На данный момент активно проводятся меропри-
ятия по культуре и традициям обских угров, к примеру, Мисс Финно-
Угрия, интерактивная лекция «Вороний день: о традициях с теплом», 
мастер-классы по изготовлению оберегов и подвесок, организовыва-
ется музейное пространство. Следует отметить не изученный, но 
наблюдаемый факт, что в связи с возрастающим вниманием государ-
ственных структур к традиционным этническим ценностям, к сохра-
нению этнокультурного достояния, многие молодые люди, имеющие 
обско-угорские корни, начинают более активно интересоваться 



МАРКЕРЫ ЭТНИЧЕСКОЙ ИДЕНТИЧНОСТИ  273 

 

своими предками по этой линии и участвовать в соответствующих ме-
роприятиях. 

В настоящее время в ЮГУ разработан проект по сохранению и раз-
витию языков коренных малочисленных народов, который одобрен 
координационным комитетом кафедр ЮНЕСКО. Программа преду-
сматривает создание на базе Югорского государственного универси-
тета Кафедры ЮНЕСКО «Коренные народы в условиях глобализа-
ции». Ежегодно проводится всероссийская научно-практическая кон-
ференция, посвященная защите прав и интересов коренных малочис-
ленных народов Севера и актуальным проблемам сохранения этно-
культурного наследия <…>.  

 
С уважением, руководитель Высшей школы гуманитарных наук 

 
О.Ф. Худобина 

  



274 Сибирский этнографический сборник. Вып. 11 

Приложение 1. Вопросник (выборочно) 

● Где Вы родились и провели детство? 
● Что Вы знаете о своей родословной? 
● Кем по национальности Вы себя ощущаете? Почему? 
● Когда Вы впервые задумались о своей этнической принадлеж-

ности (национальности)? Что послужило поводом? 
● Чем, по-Вашему, ханты и манси отличаются от других народов? 
● Какие Вы можете назвать символы своей этнической культуры? 
● Какой язык Вы считаете родным? 
● Что Вы понимаете под понятием «родной язык»? 
● На каком языке разговаривают в Вашей семье? 
● Какие Вы знаете обычаи и традиции своего народа? Каков ис-

точник этих сведений? 
● Как Вы относитесь к отмене записи о национальности в пас-

порте? 
● Как Вы думаете, нужна ли для коренных народов Севера особая 

социальная поддержка и почему? 
● Какие Вы видите перспективы сохранения и развития родного 

языка и культуры? 

Приложение 2. Варианты ответов на вопрос  
«Кем по национальности Вы себя ощущаете? Почему?» 

Пол Этническое 
происхождение 

Место рождения/ 
жительства 

Варианты 
ответов 

ж рус/ман пос. Шугур  
Кондинского р-на 

Ассимилированной 
манси 

м рус/ман пос. Кондинское Ощущаю себя  
русским 

м рус/хан г. Белоярский Ханты 
м ман//рус/хан Родился в Березово, 

жил в пос. Хулим-
сунт 

Русским, т.к. я не знаю 
родного языка 

м рус/ман пос. Кондинское Русским, т.к. мансий-
ской крови меньше 

ж ман пос. Сосьва Манси, потому что роди-
лась (по рождению) 

ж хан/фин род. в Новосибир-
ской обл. 

Ханты. Черты характера, 
свойственные северным 
народам, сильно прояв-
ляются, несмотря на то, 
что воспитывалась в рус-
ской среде 

ж хан  д. Пашторы  
Белоярского р-на 

Сложный вопрос. Счи-
таю себя ханты, уважаю 
культуру, но на меня 
большое влияние ока-
зала русская культура. 
Несмотря на этот фак-
тор, разговариваю регу-
лярно на родном языке 



МАРКЕРЫ ЭТНИЧЕСКОЙ ИДЕНТИЧНОСТИ  275 

 

Пол Этническое 
происхождение 

Место рождения/ 
жительства 

Варианты 
ответов 

ж рус/хан//баш-
кир/рус 

Родилась  
в г. Сургуте 

Ощущаю себя ханты, т.к. 
этому уделяется очень 
большое внимание в 
округе 

ж рус/хан Родилась  
в Березово,  
жила в Юильске 

Ощущаю себя ханты, по-
тому что мама ханты, а 
папы нет 

ж коми/хан Родилась и живу  
в пос. Саранпауль 

Ощущаю себя русской, 
т.к. росла среди русских  
людей 

ж рус/хан Родилась в Казах-
стане, корни и дет-
ство – Тугияны 

Я всегда себя считала по 
национальности ханты, 
и всегда буду. Хоть я и 
не родилась на Севере, 
но считаю себя здешней 

ж ман пос. Игрим  
Березовского р-на 

Ощущаю себя манси 

ж ман/рус//ман Родилась и провела  
детство в Урае 

Я чувствую себя по 
национальности манси, 
мы изучаем в универси-
тете национальную 
культуру и язык 

ж ка-
рел//рус/фин///ман 

пос. Вижай Ивдель-
ского  
р-на Свердловской 
обл. 

Сначала, в детстве, я 
считала себя русской, но 
когда приехала в Ханты-
Мансийск, я стала ощу-
щать себя манси 

ж рус/ман Родилась и живу  
в пос. Сосьва  
Берзовского р-на 

Иногда манси, иногда – 
«татаркой» (здесь нерус-
ских называют «тата-
рами») 

ж ман пос. Сосьва 
Березовского  
р-на 

Ощущаю себя манси. 
Выросла среди манси, 
знаю культуру, тради-
ции, воспитанные ба-
бушкой 

ж ман Родилась в пос. Иг-
рим Березовского  
р-на, живу в пос. 
Анеево Березов-
ского р-на 

б/о 

ж ман//сельк/хан пос. Сосьва  
Березовского р-на 

Манси 

ж рус/зыр//ман В д. Анеево (Анья 
павыл) Березов-
ского р-на 

Я себя считаю манси 

м ман-хан? родился в. г. Тю-
мени, жил также в 
пос. Ванзетур 

б/о 

ж рус/болгар//ман пгт Игрим  
Березовского р-на 

Русской, т.к. живу в рус-
ской среде 



276 Сибирский этнографический сборник. Вып. 11 

Пол Этническое 
происхождение 

Место рождения/ 
жительства 

Варианты 
ответов 

ж ман пос. Саранпауль  
Березовского р-на 

Манси. Потому что 
наши родители манси, и 
мы росли и воспитыва-
лись в семье народа 
манси 

ж рус/ман Родилась в Тюмени, 
затем – Березово, 
Ванзетур 

б/о 

ж зыр/ман//ман пос. Игрим, детство  
провела в пос. 
Сосьва 

Я считаю, что я манси,  
и горжусь этим 

м ман В Свердловской 
обл., г. Ивдель и 
пос. Тресколье 

Манси, т.к. мои мать, 
отец и родственники – 
манси 

ж ман Родилась в Урае. 
Жила в Урае и По-
ловинке 

Манси, потому что все 
мои родственники – 
манси и частично гово-
рят на мансийском 

ж рус/ман пос. Игрим  
Березовского р-на 

Манси 

ж рус/ман Родилась в Бере-
зово, жила в Сосьве 

б/о 

ж рус/ман Родилась  
в г. Тюмени 

Манси, потому что  
похожа 

ж калмык-
рус/рус//хан 

Родилась в Юрин-
ском р-не Тюмен-
ской обл., жила  
в д. Азовы Шурыш-
карского р-на 
ЯНАО 

Русской, но приходится 
говорить, что ханты, 
хотя не хочется 

ж рус//рус/ман г. Ивдель Свердлов-
ской обл. 

Русская, больше (всегда) 
говорю по-русски 

ж хан пос. Теги Березов-
ского р-на ХМАО 

Конечно же, я себя ощу-
щаю по национальности 
ханты, потому что я 
знаю свой родной язык 

ж рус/хан Род. в Березово, 
жила в пос. Устрем 
Березовского р-на 

Русской, т.к. не знаю 
родного языка 

ж рус/хан Родилась в Белояр-
ском, жила в пос. 
Ванзеват Белояр-
ского р-на 

Русской, т.к. я говорю  
по-русски и т.д. 

ж укр/хан пос. Полноват  
Белояркого р-на 

Ханты, потому что пони-
маю родной язык и могу 
говорить 

_____________________ 
Примечание к таблицам Приложений 2–4: 
б/о – вопрос остался без ответа; 
г. – город, пос. – поселок, с. – село, д. – деревня. 
 



МАРКЕРЫ ЭТНИЧЕСКОЙ ИДЕНТИЧНОСТИ  277 

 

Приложение 3. Варианты ответов на вопрос  
«Когда и почему Вы впервые задумались о своей этнической 

принадлежности (национальности)?» 

 

Пол 
Этническое 

происхождение 
Место рождения/ 

жительства 
Варианты ответов 

ж ман пос. Игрим  
Березовского р-на 

В пять лет, когда пер-
вый раз поехала на 
праздник в д. Ломбо-
вож и меня одели в кра-
сивое национальное 
платье 

ж ман пос. Сосьва  
Березовского р-на 

В детском саду, мама  
говорила 

ж ман Род. в пос. Игрим Бе-
резовского р-на, 
живу в пос. Анеево 
Березовского р-на 

Я считаю себя манси,  
но языка не знаю 

ж ман пос. Саранпауль  
Березовского р-на 

Я знала это уже с дет-
ства! Мама и папа об-
щались с нами на род-
ном языке 

м ман Род. в Свердловской 
обл., г. Ивдель и пос. 
Тресколье 

Когда стал жить в по-
селке, среди манси 

ж ман Род. в Урае. Жила  
в Урае и Половинке 

В первый раз задума-
лась, когда поехала по-
ступать в ЮГУ 

ж ман пос. Сосьва б/о 
ж хан д. Пашторы  

Белоярского р-на 
Я всегда знала, что по 
национальности ханты! 

ж хан пос. Теги Березов-
ского р-на ХМАО 

Впервые я задумалась о 
своей этнической при-
надлежности еще в дет-
стве, с трех лет.                     
В семье разговаривали 
на хантыйском языке. 
Бабушка говорила со 
мной, но не требовала, 
чтобы я ей отвечала 
тоже на хантыйском 
языке 

м ман/хан Род. в г. Тюмени, 
жил также  
в пос. Ванзетур 

В школе, потому что в 
Тюмени в школе все 
русские и немного татар 

ж рус/ман пос. Шугур  
Кондинского р-на 

Когда пришло время 
«куда ехать поступать» 

м рус/ман пос. Кондинское Не задумывался 
м рус/ман пос. Кондинское Семейные доходы! 
ж рус/ман Родилась и живу  Помню с детства, еще с 

детского сада, моя 



278 Сибирский этнографический сборник. Вып. 11 

Пол 
Этническое 

происхождение 
Место рождения/ 

жительства 
Варианты ответов 

в пос. Сосьва Бере-
зовского р-на 
 
 
 
 
  

бабушка А.М. Хромова 
открыла музей в нашем 
поселке, и мое детство 
проходило там. К ним 
часто приезжали гости, 
и мы с ними по просьбе 
бабушки говорили на 
родном языке, раньше я 
его знала лучше 

ж рус/ман Род. в Тюмени, затем 
– Березово, Ванзетур 

Сирота (?) 

ж рус/ман пос. Игрим Березов-
ского р-на 

Со школьного возраста 

ж рус/ман Род. в Березово, 
жила в Сосьве 

б/о 

ж рус/ман Род. в г. Тюмени б/о 
ж рус/хан Род. в Березово, 

жила в пос. Устрем 
Березовского р-на 

Учеба в ЮГУ 

ж рус/хан Род. в Белоярском, 
жила в пос. Ванзеват 
Белоярского р-на 

Когда поступила в ЮГУ 

м рус/хан г. Белоярский б/о 
ж рус/хан Род. в Казахстане, 

корни и детство – Ту-
гияны 

б/о 

ж рус/хан род. в Березово, 
жила в Юильске 

В школьном возрасте 

ж укр/хан в пос. Полноват Бе-
лоярского р-на 

В 2004 г., когда стала 
учиться на факультете 
обско-угорской филоло-
гии (в ЮГУ) по специ-
альности «Родной язык 
и литература». Причи-
ной было то, что учу 
хантыйский язык 

м ман//рус/хан Род. в Березово, жил 
в пос. Хулимсунт 

б/о 

ж ман/рус//ман Род. и провела дет-
ство в Урае 

Впервые задумалась о 
своей национальности в 
школе, когда получали 
льготы, затем в универ-
ситете, когда начала 
изучать мансийский 
язык 

ж хан/фин Род. в Новосибир-
ской обл. 

Несколько лет назад, 
когда переехала жить в 
Ханты-Мансийск 

ж рус/хан//баш-
кир/рус 

Род. в г. Сургуте Когда приехала жить в 
Ханты-Мансийск в 17 
лет: увидела, что для 



МАРКЕРЫ ЭТНИЧЕСКОЙ ИДЕНТИЧНОСТИ  279 

 

Пол 
Этническое 

происхождение 
Место рождения/ 

жительства 
Варианты ответов 

«националов» много 
делается в нашем 
округе, это сильно по-
влияло на мою жизнь 

ж коми/хан Родилась и живу в 
пос. Саранпауль 

Я еще сознательно не 
пришла к этому 

ж карел//рус/ 
фин///ман 

в пос. Вижае Ивдель-
ского р-на Свердлов-
ской обл. 

Впервые я осознала 
свою нац-ть, когда по-
ступила в университет и 
стала узнавать новое. 
До этого я ничего не 
знала о народе манси 

ж ман//сельк/хан в пос. Сосьва Бере-
зовского р-на 

В деревне жили манси и 
ханты 

ж рус/зыр//ман в д. Анеево (Анья 
павыл) Березовского 
р-на 

Впервые я задумалась в 
университете, когда по-
няла, что язык и куль-
тура исчезают 

ж рус/болгар//ман в пгт Игрим Березов-
ского р-на 

В подростковом пери-
оде, от мамы 

ж зыр/ман//ман в пос. Игрим, детство 
провела в пос. Сосьва 

Еще в раннем детстве. 
От родителей, бабушки 

ж калмык-
рус/рус//хан 

Род. в Юринском р-
не Тюменской обл., 
жила в д. Азовы Шу-
рышкарского р-на 
ЯНАО 

Когда поступала в учеб-
ное учреждение после 
школы 

ж рус//рус/ман в г. Ивдель Сверд-
ловской обл. 

б/о 

 

Приложение 4. Варианты ответов на вопросы «Какой язык Вы 
считаете родным?»; «Что Вы понимаете под понятием родной 

язык?»; «На каком языке обычно разговаривают 
 в Вашей семье?» 

Пол Этническое  
происхож-

дение 

Место  
рождения/ 
жительства 

Язык общения 
в семье 

Понятие 
«родной 

язык» 

ж рус/ман пос. Шугур Кон-
динского р-на 

Русский Русский 

м рус/ман пос. Кондинское Русский Русский 

м рус/хан г. Белоярский Говорят на рус-
ском, иногда на 
хантыйском 

б/о 

м ман//рус/хан Родился в Бере-
зово, жил в пос. 
Хулимсунт 

На русском Родной язык – 
тот язык, на 
котором вы го-
ворите 



280 Сибирский этнографический сборник. Вып. 11 

Пол Этническое  
происхож-

дение 

Место  
рождения/ 
жительства 

Язык общения 
в семье 

Понятие 
«родной 

язык» 

м рус/ман пос. Кондинское Бабушка немного, 
но со мной она на 
нем не говорит 

б/о 

ж ман пос. Сосьва Все разговари-
вают на русском, 
мама – на мансий-
ском языке 

Для меня род-
ной язык – 
мансийский 

ж хан/фин Родилась в Но-
восибирской 
обл. 

На русском. Отец 
понимает, но раз-
говаривать сво-
бодно уже не мо-
жет 

б/о 

ж хан д. Пашторы Бе-
лоярского р-на 

Со всеми род-
ственниками об-
щаюсь на хантый-
ском/русском 
языках 

б/о 

ж рус/хан// 
башкир/рус 

Родилась 
в г. Сургуте 

Только на рус-
ском. Владеет не-
много бабушка 

«Родной 
язык» – тот, 
на котором го-
воришь с дет-
ства, тот, на 
котором гово-
рят в стране, в 
которой ты ро-
дился и вырос. 
Для меня род-
ным языком 
является рус-
ский 

ж рус/хан Родилась в Бере-
зово, жила 
в Юильске 

На русском. Мама 
владеет хантый-
ским 

Родной язык – 
первый усво-
енный в дет-
стве, или мате-
ринский. Для 
меня родной – 
хантыйский 

ж коми/хан Родилась и живу 
в пос. Саранпа-
уль 

В семье разгова-
ривают на рус-
ском. Языком вла-
деет только мама. 

«Родной» 
язык – тот, на 
котором ты 
разговарива-
ешь. Для меня 
– русский 

ж рус/хан Родилась в Ка-
захстане, корни 
и детство –Туги-
яны 

В семье почти все 
говорят на хан-
тыйском языке 

Родной язык – 
это нацио-
нальный язык 
моего народа, 
где я живу. 
Хантыйский 



МАРКЕРЫ ЭТНИЧЕСКОЙ ИДЕНТИЧНОСТИ  281 

 

Пол Этническое  
происхож-

дение 

Место  
рождения/ 
жительства 

Язык общения 
в семье 

Понятие 
«родной 

язык» 

ж ман пос. Игрим Бере-
зовского р-на 

В основном на 
русском, иногда – 
на мансийском. И 
мама, и папа на 
родном говорят 
хорошо, но мама 
лучше. 
Мама с папой ино-
гда говорят на 
родном языке и с 
некоторыми гос-
тями говорят на 
родном 

Родной язык – 
на котором го-
ворит народ 

ж ман/рус// 
ман 

Родилась и про-
вела детство в 
Урае 

На русском. Де-
душка владеет, но 
только частично 

Родной язык – 
это язык, на 
котором чело-
век говорит 
с рождения 

ж карел//рус/ 
фин///ман 

пос. Вижае 
Ивдельского р-
на Свердловской 
обл. 

Все говорят на 
русском, мансий-
ский никто не 
знает 

Родной язык – 
если ты его 
знаешь полно-
стью 

ж рус/ман Родилась и живу 
в пос. Сосьва Бе-
резовского р-на 

Говорим на рус-
ском. Иногда, ко-
гда приходят ба-
бушки, мама гово-
рит на манси, я же 
понимаю немного 
из этих бесед 

Родной язык – 
это мансий-
ский язык 

ж ман пос. Сосьва Бере-
зовского р-на 

Разговаривают на 
русском, знают 
язык все 

Родной язык – 
язык предков 

ж ман Родилась в пос. 
Игрим Берез. р-
на, живу в пос. 
Анеево Березов-
ского р-на 

В нашей семье го-
ворят на русском 
языке, папа хо-
рошо знает род-
ной язык. Они с 
мамой между со-
бой редко обща-
ются, мама не го-
ворит, но пони-
мает 

б/о 

ж ман//сельк/
хан 

пос. Сосьва Бере-
зовского р-на 

Семья разговари-
вает на русском 
языке, но есть 
родственники, ко-
торые говорят на 
мансийском языке 

Отношусь 
к сосьвинской, 
северной 
группе 



282 Сибирский этнографический сборник. Вып. 11 

Пол Этническое  
происхож-

дение 

Место  
рождения/ 
жительства 

Язык общения 
в семье 

Понятие 
«родной 

язык» 

ж рус/зыр// 
ман 

д. Анеево (Анья 
павыл) Березов-
ского р-на 

В моей семье раз-
говаривают на 
русском языке, а 
у моей бабушки на 
мансийском. На 
мансийском раз-
говаривают моя 
бабушка и тети 

«Родной» 
язык – на ко-
тором говорят 

м ман-хан? Родился в г. Тю-
мени, жил также 
в пос. Ванзетур 

б/о б/о 

ж рус/бол-
гар//ман 

в пгт Игрим Бе-
резовского р-на 

Говорим все на 
русском. Мама 
знает мансийский 

Родной – лю-
бой твой наци-
ональный 
(сейчас – не 
русский). Для 
меня родной – 
русский 

ж ман пос. Саранпауль 
Березовского р-
на 

На мансийском. 
Родители, де-
душка. Родной 
язык – манси 

Манси 

ж рус/ман Родилась в Тю-
мени, затем – 
Березово, Ванзе-
тур 

На русском, тетя 
на мансийском, я 
сирота 

Родной – рус-
ский 

ж зыр/ман// 
ман 

пос. Игрим, дет-
ство провела в 
пос. Сосьва 

В семье говорят и 
на русском, ино-
гда на мансий-
ском 

Родной язык – 
это твой язык, 
к какой нацио-
нальности ты 
принадле-
жишь. Мой 
язык манси 

м ман в Свердловской 
обл., г. Ивдель и 
пос. Тресколье 

Отец и родствен-
ники, все говорят 
на родном языке 

б/о 

ж ман род в Урае. Жила 
в Урае и Поло-
винке 

На русском. Де-
душка и праба-
бушка владеют 

Это мансий-
ский. язык. 
Мансийский 
является для 
меня родным 

ж рус/ман пос. Игрим Бере-
зовского р-на 

На русском. Мама. 
Мансийский язык. 
Русский 

Русский 

ж рус/ман Род. в Березово, 
жила в Сосьве 

На русском б/о 

ж рус/ман Родилась в г. Тю-
мени 

На русском. Мама, 
ее сестра и братья 
и родители 

Мансийский. 
Какая нацио-
нальность, 



МАРКЕРЫ ЭТНИЧЕСКОЙ ИДЕНТИЧНОСТИ  283 

 

Пол Этническое  
происхож-

дение 

Место  
рождения/ 
жительства 

Язык общения 
в семье 

Понятие 
«родной 

язык» 

такой и род-
ной язык 

ж калмык-
рус/рус//хан 

Родилась 
в Юринском р-
не Тюменской 
обл., жила в д. 
Азовы Шурыш-
карского р-на 
ЯНАО 

На русском, хан-
тыйском (иногда 
перебрасываясь 
парами слов). 
Мама 

На котором я 
говорю. Рус-
ский и хан-
тыйский 

ж рус//рус/ман г. Ивдель Сверд-
ловской обл. 

На русском. Ба-
бушка знала ман-
сийский 

б/о 

ж хан пос. Теги Бере-
зовского р-на 
ХМАО 

В семье разгова-
ривают на рус-
ском, но бабушка 
разговаривает на 
хан. яз. Когда при-
хожу к бабушке, 
общаюсь с ней на 
хан. яз. 

б/о 

ж рус/хан Родилась в Бере-
зово, жила в пос. 
Устрем Березов-
ского р-на 

В нашей семье го-
ворят по-русски, 
мама владеет 
хант. яз., но разго-
варивает редко 

Для меня род-
ным является 
русский 

ж рус/хан Родилась в Бело-
ярском, жила 
в пос. Ванзеват 
Белоярского р-
на 

На русском. Мама 
говорит иногда на 
хант., но в основ-
ном на русском 

б/о 

ж укр/хан в пос. Полноват 
Белоярского р-
на 

Хантыйским язы-
ком владеет мама. 
Родным является 
хантыйский 

б/о 

 

СПИСОК ИСТОЧНИКОВ И ЛИТЕРАТУРЫ 

ПМА 2004 – Полевые материалы автора, пгт Березово 
ПМА 2006 – Полевые материалы автора, г. Ханты-Мансийск 
ПМА 2008 – Полевые материалы автора, г. Ханты-Мансийск 
ПМА 2010 – Полевые материалы автора, г. Ханты-Мансийск 
Галкина Е.М. Этническая идентификация у выходцев из нацио-

нально-смешанных семей (этносоциологический и этнопсихологический 
аспекты) // Этнография, антропология и смежные дисциплины: соотно-
шение предмета и методов: Сб. статей / отв. ред. В.В. Коротеева. М.: Ин-
ститут этнографии АН СССР, 1989. С. 11–19. 



284 Сибирский этнографический сборник. Вып. 11 

Головнёв А.В. Дрейф этничности // Уральский исторический вестник. 
2009. № 4 (25). С. 46–55. 

Дробижева Л.М. Этническая идентичность // Идентичность: лич-
ность, общество, политика. Энциклопедическое издание / отв. ред. 
И.С. Семененко. М.: Весь мир, 2017. С. 417–422. 

Крылова Н.Л., Прожогина С.В. «Смешанные браки». Опыт межциви-
лизационного общения. М.: Институт Африки РАН; Институт востокове-
дения РАН, 2002. 

Малахов В.С. Идентичность // Новая философская энциклопедия: в 4 
т. Т. 2. М.: Мысль, 2001. С. 78–79. 

Мартынова Е.П. Этническая идентичность у обских угров (по мате-
риалам полевых исследований 2002–2004 гг.) // Вторая Югорская поле-
вая музейная биеннале: Сб. докладов и сообщений научно-практической 
конференции «Роль полевых исследований в сохранении исторического 
и культурного наследия Югры» / под ред. С.В. Лазаревой. Ханты-Ман-
сийск: Полиграфист, 2008. С. 139–146. 

Мартынова Е.П. Праздники обских угров: традиции в меняющемся 
мире // Вестник Томского государственного университета. История. 2021. 
№ 69. С. 101–106. 

Мартынова Е.П., Пивнева Е.А. Коренные народы Обского Севера: со-
временное положение. Опыт адаптации. М.: Институт этнологии и антро-
пологии РАН, 2005. (Исследования по прикладной и неотложной этноло-
гии. № 181). 

Носенко Е. Быть или чувствовать?: Основные аспекты формирования 
еврейской самоидентификации у потомков смешанных браков в совре-
менной России. М.: ИВ РАН, 2004. 

Пивнева Е.А. «Настоящие» и «новые» ханты/манси: о факторах этно-
культурной устойчивости // Этнографическое обозрение. 2012. № 2. 
С. 51–57. 

Пивнева Е.А. «Из–за чего мы только ни настрадались…»: некоторые 
аспекты этнического самосознания сибирских аборигенов // Кунстка-
мера. 2018а. № 2. С. 74–80. 

Пивнева Е.А. «Но дискомфорт мы все–таки ощущаем»: обские угры в 
процессах социокультурной адаптации к условиям города // Журнал со-
циологии и социальной антропологии. 2018б. № 21 (4). С. 104–129. 

Рябий М.М. ИЯИКНЮ – он верил в это искренне… // Вестник Югор-
ского государственного университета. 2006. Вып. 2. С. 15–20. 

Стефаненко Т.Г. Этнопсихология / Институт психологии РАН. М.: 
Академический проект, 1999. 

Тишков В.А. Реквием по этносу: исследования по социально-культур-
ной антропологии. М.: Наука, 2003. 

Тодышев М.А. О проблемах документального подтверждения принад-
лежности граждан к коренным малочисленным народам // Современное 
состояние и пути развития коренных малочисленных народов Севера, Си-
бири и Дальнего Востока Российской Федерации / под общ. ред. В.А. Шты-
рова. М.: Изд. Совета Федерации, 2012. С. 238–253. 

Югорский государственный университет. URL: https:// www.ugrasu.ru 
/education/institutions/institut_severa/. 

 



 

АННОТАЦИИ 

ПРАВОВОЙ СТАТУС ВОСТОЧНЫХ СААМОВ В НАЧАЛЕ XVI – 
НАЧАЛЕ XIX В.: АКТОРЫ И ТРАЕКТОРИИ 

Кучинский Максим Г. 
Правовой статус – институт, содержащий комплекс прав и обязанно-

стей, которые позволяют актору действовать в рамках правовой системы 
и мотивируют его. В статье рассматриваются несколько типов акторов, ко-
торые выступают субъектами права. Среди них: домохозяйство, погост, 
лопь и некоторые др. Кроме того, представлены различные категории, 
влиявшие на правовой статус, но не имевшие статус субъекта права. К та-
ким категориям относятся «лопари», «крестьяне» и некоторые др. Право-
вой статус формировался и менялся государственной политикой. Инстру-
ментами этой политики были как законодательство, так и практики его 
применения, в которые интегрировалось обычное право. Субъектность и 
объектность акторов рассматриваются на примере налоговой системы, 
прав на природные ресурсы, системы управления. На основе кросс-темпо-
рального анализа исследованы правовые статусы разных периодов на 
протяжении 300 лет. Анализ позволил сделать следующие выводы о гос-
ударственной политике в России: (1) политика была направлена на гомо-
генизацию податного населения, в частности унификацию правового ста-
туса саамов со статусом русских крестьян России; (2) политика оказывала 
влияние на развитие социальной структуры населения страны; (3) струк-
тура саамов не вписывалась в стандарты государственной административ-
ной системы, а местные чиновники и священники были вынуждены нахо-
дить способы вмещать эти формы самобытной социальной культуры 
кольских аборигенов в свои формальные отчеты. 

Ключевые слова: правовой статус, кросс-темпоральный анализ, соци-
альная структура, фискальная политика 

 
 

ТРАНСФОРМАЦИИ ФОРМ САМОИДЕНТИФИКАЦИИ  
ТЕЛЕУТОВ В СОСТАВЕ 

РОССИЙСКОГО ГОСУДАРСТВА В XVII–XX ВВ. 

Батьянова Елена П. 
В статье анализируются трансформации самоназваний у одного из со-

временных малочисленных народов Сибири – телеутов – от начала их 
вхождения в состав российского государства в XVII в. до конца XX в. От-
мечена множественность форм самоидентификации. Показана специ-
фика трансформаций государственной, сословной, этнической, локаль-
ных форм самоидентификации на различных этапах телеутской истории. 
Исследованы особенности этих трансформаций у основных этнографиче-
ских групп телеутов: бачатской, чумышской, томской и алтайской. Уделено 
внимание роли религии, фольклора, межэтнических контактов в формиро-
вании, сохранении и развитии различных форм самоидентификации. 



286 Сибирский этнографический сборник. Вып. 11 

Ключевые слова: телеуты, этничность, сословия, ясачные инородцы, 
белые калмыки, самоназвания, Алтай, Шуню-хан 

 
 

ТРИ КОЧЕВНИКА ЦЕНТРА АЗИИ: ИСТОКИ  
И ОСНОВНЫЕ ЭТАПЫ 

ФОРМИРОВАНИЯ ТУВИНСКОЙ ИДЕНТИЧНОСТИ 

Москаленко Нелли П. 
Работа посвящена истокам и основным этапам формирования тувин-

ской идентичности в XX в. Именно в двадцатом столетии произошла кар-
динальная трансформация самосознания тувинского народа. Тувинский 
кочевник прошел длительный путь самоопределения: от степного урянха, 
таежного сойота, кочевника-арата Тувинской Народной Республики 
(ТНР) до гражданина Республики Тыва и Российской Федерации (россия-
нина). В работе выделены основные этапы (периоды) формирования ту-
винской идентичности: период Тувинской Народной Республики, совет-
ский и постсоветский, этап современной Тувы. Исторический опыт суще-
ствования ТНР чрезвычайно важен, ибо он свидетельствует, что сам факт 
создания республики – это и есть выражение и реализация коллективной 
этнической идентичности тувинского народа. В ее формировании боль-
шую роль сыграли не только социальные, политические процессы, но и 
конкретные исторические личности. Особая роль отводилась школьному 
образованию, а личность учителя в этом процессе становилась ключевой. 
В советской Туве утверждалась наднациональная, общегражданская 
идентичность – советский человек – и значительно нивелировалась этни-
ческая идентичность. Вместе с тем распад прежней советской системы 
явился основной причиной глубокого кризиса тувинской идентичности 
в современной Туве. В работе поднимается вопрос о традиционной куль-
туре как среде формирования и сохранения тувинской идентичности. Ста-
тья основана на анализе научной литературы (включая мемуарную лите-
ратуру), а также на собственных полевых наблюдениях автора, сделанных 
в разные годы во время экспедиций в Туву. 

Ключевые слова: Тувинская Народная Республика (ТНР), советская 
Тува, Республика Тыва, идентичность, историческая память, тувинский 
кочевник, традиция 

 
 

РАЗВИТИЕ СЕТИ ЗДРАВООХРАНЕНИЯ НА ТАЙМЫРЕ  
В СОВЕТСКОЕ ВРЕМЯ: 

МОДЕРНИЗАЦИЯ И НОВЫЙ ОПЫТ 

Мочалова Мария А. 
В статье представлены некоторые итоги исследования истории сети 

медицинских учреждений в советское время (1920–1980-е гг.) в регионах 
проживания коренных малочисленных народов Севера на примере ситу-
ации на п-ове Таймыр. Рассматривается проблема «преодоления отстало-
сти», находящаяся в центре процесса советской модернизации и интегра-
ции представителей коренных народов в системы нового государства, на 
примере борьбы с эпидемиями, вакцинации, пропаганды санитарно-



АННОТАЦИИ  287 

 

гигиенических привычек и др., а также создания медицинской инфра-
структуры в населенных пунктах в процессе перевода кочевников на осед-
лый образ жизни. Исследование основывается на материалах Таймыр-
ского архива (г. Дудинка) и интервью, собранных в рамках экспедиции 
ИЭА РАН на Таймыр осенью 2022 г. Автор приходит к выводу, что совет-
ская модель здравоохранения на Таймыре, улучшив демографическую 
ситуацию и качество жизни представителей коренных народов, также 
произвела один из инструментов управления бытовой жизнью людей, 
способствующий переводу на оседлость и «воспитанию» из аборигенов 
«советских граждан», отказавшихся от традиционного образа жизни. До-
ступная медицина стала одним из факторов, поддерживающих населе-
ние, но также нивелировала последствия перевода на оседлость. С ослаб-
лением экономики и ухудшением состояния медицины в конце существо-
вания СССР стали очевидны проблемы резкого перелома, вызванного со-
ветской модернизацией. 

Ключевые слова: Таймыр, коренные народы, советская медицина, мо-
дернизация, здоровьесбережение 

 
 

ГОСУДАРСТВЕННАЯ ЭТНОГРАФИЯ 
В ВОСТОЧНОЙ СИБИРИ (1920-Е ГГ.) 

Сирина Анна А. 
Задачи социалистического переустройства жизни и быта народов Се-

вера в 1920-е гг. привели к тесному сотрудничеству этнографов и земле-
устроителей с властью. Рассмотрены особенности развития «государ-
ственной», или прикладной, этнографии в 1920-е гг. в Иркутской губер-
нии в условиях выполнения политического заказа. Особое внимание уде-
лено деятельности Б.Э. Петри и И.П. Копылова по заданиям Иркутского 
Комитета Севера и Иркутской переселенческой партии. Проанализиро-
ваны критерии выбора объектов изучения и преобразования, методоло-
гия и методика исследований, экспедиционная и научно-практическая 
работа по созданию культбаз и проведению землеустройства. Показаны 
возможности обсуждения полученных результатов и их практического 
применения. Ученые также привозили из экспедиций, снаряженных по 
заданию Комитета Севера, уникальные научные данные, фотографии, 
ценные музейные коллекции, которые отражали культурные особенности 
этих народов на переломе модернизации. 

Ключевые слова: прикладная этнография, 1920-е годы, Иркутский 
Комитет Севера, экспедиции, землеустройство, культбазы, Б.Э. Петри, 
И.П. Копылов 

 
 
 
 
 
 



288 Сибирский этнографический сборник. Вып. 11 

ТАЙМЫРСКИЕ ЭКСПЕДИЦИИ МОСКОВСКИХ  
ЭТНОГРАФОВ ВО ВТОРОЙ 

ПОЛОВИНЕ XX В.: ОПЫТ ИСТОРИЧЕСКОЙ  
РЕКОНСТРУКЦИИ И 

КАРТОГРАФИРОВАНИЯ 

Ковальский Святослав О., Басов Александр С. 
В статье представлена реконструкция полевой этнографической ра-

боты, проводившейся на Таймыре в советский период сотрудниками сек-
тора Севера Института этнографии Академии наук СССР. На материале 
опубликованных и архивных источников установлены связи между пуб-
ликациями, полевыми выездами и относящимися к последним архив-
ными материалами. В первой части статьи представлены ход и логика 
проведенного исследования; затем результаты, в общем характеризую-
щие таймырские полевые исследования сотрудников сектора Севера; 
наконец, на примере экспедиционной деятельности одного сотрудника – 
самодиста В.И. Васильева – проанализированы методологические пара-
метры полевой работы, характерные для советских этнографов. Текст со-
провождают картографические и табличные материалы, в приложении 
опубликована одна из программ этнографических исследований на Тай-
мыре, сохранившаяся в архиве. 

Ключевые слова: советская этнография, полевая работа, Северная 
экспедиция Института этнографии, сектор Севера Института этнографии, 
В.И. Васильев, Таймыр 

 
 

ДОЛГАНЫ ТАЙМЫРА И ЯКУТЫ-ОЛЕНЕВОДЫ ЯКУТИИ: 
ИСТОРИЯ ОДНОГО  

ЭТНОГРАФИЧЕСКОГО НЕДОРАЗУМЕНИЯ 

Плужников Николай В. 
Статья рассматривает концепцию этноса на конкретном примере двух 

этнических общностей – долган и якутов-оленеводов. И те и другие пред-
ставлены с двух позиций: советской этнологической науки и госполитики. 
Эти позиции обозначены тремя историческими эпохами: досоветской, со-
ветской и современной (постсоветской) – в работах двух выдающихся оте-
чественных североведов – Б.О. Долгих и И.С. Гурвича. Для понимания во-
проса приводится материал по этногенезу обеих этнических общностей, 
их материальной культуре (одежда, жилище и т.д.), а также местные ва-
рианты обозначения и самоидентификации. Автор прослеживает связь 
отечественной этнологической науки с госполитикой и предлагает свой 
вариант трактовки этноса как объективного явления в историческом и эт-
нологическом контексте, связывая оба этих контекста с географическим 
фактором. 

Ключевые слова: долганы, якуты-оленеводы, тунгусы, госполитика, 
этнос, изоляция, Таймыр, Анабар, Якутия 

 
 
 



АННОТАЦИИ  289 

 

ПОЛИТИКА И КУЛЬТУРА В ИНТЕРВЬЮ ЭСКИМОСОВ  
ЧУКОТКИ (ПО ПОЛЕВЫМ МАТЕРИАЛАМ 1999 Г.) 

Новикова Наталья И. 
Статья посвящена анализу полевых материалов автора, собранных 

среди эскимосов Чукотского автономного округа в 1999 г. Исследование 
проводилось в центре округа г. Анадыри, Чукотском и Провиденском р-
нах. Оно было частью большого международного проекта по анализу со-
временного положения 24 коренных малочисленных народов Севера Рос-
сии. Опубликованы тексты 15 интервью, которые объединяют представле-
ния эскимосов об охоте, китах, религии и в целом об их отношении к миру. 
Центр исследования, как и жизни «людей моря», – промысел морских 
животных. В полевых материалах показаны его различные аспекты. 
Местные охотники создали два кооператива, которые стали фактически 
органами самоорганизации, передачи традиций и социализации моло-
дежи. Все респонденты подчеркивали значение танцев как отдыха, раз-
влечения, тренировки и радости для локальных сообществ прибрежных 
поселков. В интервью также показана роль этнических языков для мор-
зверобойного промысла, в котором традиционные и языковые знания и 
навыки становятся подчас способом обеспечения безопасности. Культура 
коренных народов Севера рассматривается в контексте политико-право-
вых процессов: национальной политики, принятия новых законов, защи-
щающих права коренных малочисленных народов, деятельности обще-
ственных организаций и роли активистов. 

Ключевые слова: эскимосы, Чукотский автономный округ, морская 
охота, киты, эскимосский язык, законодательство, самоорганизация 

 
 

ЭТНОНИМИЯ КАК ИСТОРИЧЕСКИЙ ИСТОЧНИК  
ДЛЯ ОПРЕДЕЛЕНИЯ ГРУППОВОЙ ИДЕНТИЧНОСТИ  

В ТИХООКЕАНСКОМ РЕГИОНЕ 

Миссонова Людмила И. 
Тема, посвященная вопросам этнонимии коренных малочисленных 

народов Тихоокеанского региона, раскрывается на примере одного из 
тунгусо-маньчжурских народов России – уильта. Демонстрируется уро-
вень изучения этнонимии территории Дальнего Востока РФ настоящего 
периода времени, акцентируется внимание на естественной взаимосвязи 
этнонимов островного, прежде всего сахалинского, и материкового про-
странств. Написанию статьи предшествовала полевая и архивная работа 
автора, проведенная непосредственно в местах исторического и современ-
ного расселения дальневосточных индигенных общностей. Этнонимы 
многогранно отражают различные этапы определения групповой иден-
тичности, они изучаются как с лингвистической, этимологической, так и 
с этносоциоантропологической точек зрения. На современном этапе ис-
тории сами этнонимы влияют на этническую самоидентификацию корен-
ного населения пограничной дальневосточной территории. 



290 Сибирский этнографический сборник. Вып. 11 

Ключевые слова: этноним, тунгусо-маньчжурские народы, Сахалин, 
Амур, уильта, уйльта, орочены, ороки, этническая идентичность, мало-
численные народы Севера 

 
 

ГОСТЕПРИИМСТВО – МАРКЕР ЭТНИЧЕСКОЙ  
ИДЕНТИЧНОСТИ НЕНЦЕВ ЯМАЛА 

Яптик Елизавета С. 
В статье анализируются нормы гостеприимства ненцев п-ва Ямал, их 

трансформация под воздействием процессов урбанизации. Гостеприим-
ство как общая для всех культур черта, для ненцев и других кочевых наро-
дов приобретает определяющее значение для их образа жизни и идентич-
ности. Прием гостей – это одно из ярчайших событий, когда происходит 
противопоставление себя «иным»: соседям, знакомым, представителям 
другой культуры и т.д. И поэтому ненецкое гостеприимство ритуализиро-
вано до тонкостей, ненцам необходимо все время ставить вопрос: что 
можно делать с этим гостем, как с ним разговаривать, брат он мне или 
нет? Автор на основе полевых материалов показывает, чем обусловлено 
поддержание этикетных норм гостеприимства у ненцев и как эти нормы 
соблюдаются в отношениях между родственными группами, соседями и 
«чужими». 

Ключевые слова: гость, гостеприимство, застольный этикет, ненцы, 
узел, Ямал 

 
 

ДЕКОРАТИВНО-ПРИКЛАДНОЕ ТВОРЧЕСТВО КАК ЗНАК  
КУЛЬТУРЫ КОРЕННЫХ НАРОДОВ НИЖНЕГО АМУРА 

Глебова Елена В. 
Статья посвящена самобытному декоративно-прикладному искусству 

коренных народов Нижнего Амура. В произведениях национальных ма-
стеров, в совершенстве владеющих технологиями обработки дерева, лозы, 
бересты, рыбьей кожи, шкурок птиц, кож и меха животных, сконцентри-
рован многовековой духовный опыт нанайцев, ульчей, нивхов, негидаль-
цев, орочей, эвенов и других народов. Предметы народного творчества 
всегда являлись важными маркерами этнической культуры коренных со-
обществ региона и отражали особенности их традиционного образа 
жизни. В статье анализируются периоды забвения и утраты традицион-
ных знаний, исследуется процесс ревитализации различных видов амур-
ских ремесел и его влияние на формирование этнической идентичности 
у представителей коренных малочисленных народов Нижнего Амура, 
рассматривается механизм передачи исконных художественных навыков 
и формирование нового поколения мастеров. 

Ключевые слова: коренные народы, Нижний Амур, декоративно-при-
кладное искусство, традиция, возрождение, этническая идентичность 

 
 
 



АННОТАЦИИ  291 

 

МАРКЕРЫ ЭТНИЧЕСКОЙ ИДЕНТИЧНОСТИ 
ОБСКО-УГОРСКОЙ СТУДЕНЧЕСКОЙ МОЛОДЕЖИ 

(ПО МАТЕРИАЛАМ ИССЛЕДОВАНИЯ 2006–2010 ГГ.) 

Пивнева Елена А. 
Статья представляет результаты исследования этнической идентич-

ности обско-угорской молодежи. Объектом изучения стали студенты 
Югорского государственного университета (г. Ханты-Мансийск), преиму-
щественно выходцы из этнически смешанных семей. Так называемые ме-
тисы, соприкасаясь в лице отца и матери с разными культурными нор-
мами и ценностями, имеют больше вариантов выбора, чем полная иден-
тификация с одной из этнических общностей. Условия городской поли-
культурной среды актуализируют проблему этнической самоидентифика-
ции. Кем позиционируют и осознают себя современные ханты и манси? 
Каковы критерии и факторы их внутреннего выбора? Каково реальное 
«наполнение» их этничности? Эти и другие вопросы находятся в центре 
внимания автора статьи. Текст насыщен «живыми голосами» информан-
тов. В приложении приведены вопросы анкеты, которая использовалась 
при проведении исследования, а также табличные материалы, содержащие 
показательные ответы на предложенные к обсуждению вопросы. В целом 
исследование выявило сложный характер процесса этнической самоиден-
тификации обско-угорской студенческой молодежи, его зависимость как от 
объективных, так и от субъективных причин. Значимую роль в этом про-
цессе могут играть самые разные факторы, среди которых выделяются зна-
ние родного языка, ближайшее окружение и этнокультурная среда. 

Ключевые слова: обские угры, студенческая молодежь, этническое са-
моопределение, родной язык, этнокультурная среда



 

SUMMARY 

THE EASTERN SÁMI LEGAL STATUS IN THE EARLY 16th – 
EARLY 19th CENTURIES: ACTORS AND TRAJECTORIES 

 
Kuchinsky Maksim G. 

 
Legal status is an institution containing a set of rights and obligations that 

allow an actor to act within the legal system and motivate him. The article 
examines several types of actors that act as subjects of law. Among them: 
household, churchyard, Lop’ and some others. In addition, various categories 
that influenced the legal status, but did not have the status of a subject of law 
are presented. Such categories include “Lapps”, “peasants” and some others. 
Legal status was formed and changed by state policy. The instruments of this 
policy are both legislation and the practices of its application, into which 
customary law was integrated. The subjectivity and objectivity of actors is 
considered using the example of the tax system, rights to natural resources, and 
the management system. The research methodology is cross-temporal analysis. 
The legal statuses of different periods over 300 years have been studied. This 
analysis allowed us to draw the following conclusions about state policy in 
Russia: (1) the policy was aimed at homogenizing the taxable population, in 
particular, unifying the legal status of the Sami with that of Russian peasants in 
Russia; (2) the policy influenced the development of the social structure of the 
country’s population; (3) the structure of the Sámi did not fit into the standards 
of the state administrative system, and local officials and priests were forced to 
find ways to accommodate these forms of the original social culture of the Kola 
aborigines in their formal reports. 

Key words: legal status, cross-temporal analysis, social structure, fiscal 
policy 

 
 

THE TRANSFORMATION OF FORMS OF SELF-IDENTIFICATION 
OF THE TELEUT 

IN THE RUSSIAN STATE IN THE 17–20th CENTURIES 
 

Batyanova Elena P. 
 

The article examines the transformations of endonyms of the Teleut, one of 
the indigenous peoples of Siberia, during the historical period from the 17th 
century when they administratively became part of the Russian state through 
the end of the 20th century. The author demonstrates the multiplicity of the 
Teleut ways of self-determination and shows the specifics of transformations of 
the state, class, ethnic, and territorial ways of self-identification at various 
stages of Teleut history. She further explores the various aspects of these 
transformations among the main local groups of Teleuts such as Bachat, 
Chumysh, Tomsk, and Altai, and draws attention to the role of religion, folklore, 



SUMMARY 293 

 

and interethnic contacts in the formation, preservation, and development of 
various forms of self-identification. 

Key words: Teleuts, ethnicity, estates, Yasak inorodtsy, white Kalmyks, 
endonyms, Altai, Shunyu Khan 

 
 
THREE NOMADS FROM CENTRAL ASIA: THE ORIGINS AND 

PRIMARY STAGES 
IN THE FORMATION OF TUVAN IDENTITY 

 
Moskalenko Nelli P. 

 
This work explores the origins and primary stages of the development of 

the Tuvan identity in the 20th century. Tuvan self-perception changed radically 
during the 20th century evolving from the steppe Urainkh to the taiga Soyot 
who were the nomad arat of the Tuva People’s Republic (TPR), and finally to 
being citizens of the Republic of Tuva as part of the Russian Federation. This 
paper highlights and discusses the formation of the Tuvan identity during the 
Tuva People’s Republic, the Soviet and post-Soviet period and modern Tuva. 
The creation of the TPR is extremely important because it demonstrates the 
collective ethnic identity of the Tuvan people. Specific historical personalities 
were instrumental in the social and political process of creating the Republic. 
School education and teachers were instrumental in the process of creating an 
ethnic identity. In Soviet Tuva both ethnic and Soviet identities were taught, 
creating a Tuvan identity, where the Soviet influence took precedence over 
ethnicity. When the Soviet system collapsed, it created a crisis of Tuvan identity 
in modern Tuva. This paper explores how traditional culture is essential for the 
preservation of Tuvan identity. The article analyses scientific literature, 
memoirs, and my own field observations collected over years of expeditions to 
Tuva. 

Key words: Tuva People’s Republic (TPR), Soviet Tuva, Republic of Tyva, 
identity, historical memory, Tuvan nomad, tradition 

 
 

ON THE DEVELOPMENT OF THE HEALTHCARE NETWORK IN 
THE TAYMYR REGION DURING THE SOVIET PERIOD: THE 

MODERNIZATION AND A NEW WAY OF LIFE 
 

Mochalova Maria A. 
 

The article presents some results of the study of the history of the network 
of medical institutions in the Soviet period (1920–1980s) in the regions 
inhabited by small indigenous peoples of the North, using the Taymyr 
Peninsula as an example. The problem of “overcoming backwardness”, which 
was at the center of the Soviet modernization process and the integration of the 
indigenous peoples into the systems of the new state, is examined, using the 
examples of epidemic control, vaccination, promotion of sanitary and hygienic 
habits, etc., as well as the creation of medical infrastructure in the settlements 



294 Сибирский этнографический сборник. Вып. 11 

in the process of transferring nomads to a sedentary way of life. The study is 
based on materials from the Taymyr Archive (Dudinka) and interviews 
collected as part of the IEA RAS expedition to Taymyr in the autumn of 
2022.The author concludes that the Soviet model of health care in the Taymir 
improved the demographic situation and quality of life of indigenous peoples, 
and also produced one of the tools for managing people’s everyday life, 
contributing to the transfer to sedentarization and the “raising” of aborigines 
to be “Soviet citizens” who abandoned their traditional way of life. Accessible 
medicine became one of the factors supporting the population and leveling out 
the delayed effects of sedentarization. With the weakening of the economy and 
the deterioration of medicine at the end of the Soviet Union, the problems of 
the dramatic break brought by Soviet modernization became obvious. 

Key words: Taymyr, indigenous peoples, Soviet medicine, modernization, 
healthcare 

 
 

“STATE” ETHNOGRAPHY IN THE 1920S IN EASTERN SIBERIA 
 

Sirina Anna A. 
 
The tasks of socialist reconstruction of the life and way of life of the peoples 

of the North in the 1920s led to close cooperation between ethnographers and 
land managers with the authorities. The features of the development of “state” 
or applied ethnography in the 1920s in the Irkutsk governorate under 
conditions of fulfilling a political order are considered. Special attention is paid 
to the activities of B.E. Petri and I.P. Kopylov on the instructions of the Irkutsk 
Committee of the North and the Irkutsk Resettlement Party. The criteria for the 
selection of objects of study and transformation, the methodology and 
methodology of research, expeditionary and scientific-practical work on the 
creation of cultural bases and land management are analyzed. The possibilities 
of discussing the results obtained and their practical application are shown. 
Scientists also brought unique scientific data, photographs, and valuable 
museum collections from expeditions equipped on the instructions of the 
Committee of the North, which reflected the cultural characteristics of these 
peoples at the turning point of modernization. 

Key words: applied ethnography, 1920s, Irkutsk Committee of the North, 
expeditions, land management, cultural bases, B.E. Petri, I.P. Kopylov 

 
 

EXPERIENCE OF MAPPING OF TAIMYR ETHNOGRAPHIC 
EXPEDITIONS OF 

THE SECOND HALF OF THE 20th CENTURY 
 

Kovalskii Sviatoslav O., Basov Aleksandr S. 
 

The article presents a reconstruction of the ethnographic fieldwork 
conducted in Taymyr by the staff of the Northern Sector of the Institute of 
Ethnography during the Soviet period. On the basis of published and archival 
sources, the links between publications, field trips and archival materials 



SUMMARY 295 

 

related to the latter are established. The first section presents the course and 
logic of the research; then we discuss general findings on the Taymyr field 
research of the Northern Sector staff; finally, on the example of the 
expeditionary activities of the samodist V.I. Vasiliev, we analyze the 
methodological parameters of field work typical of Soviet ethnographers. The 
text is accompanied by cartographic and tabular materials, and one of the 
programs of ethnographic research in Taymyr, preserved in the archive, is 
published in the appendix. 

Key words: Soviet ethnography, field work, Northern Expedition of the 
Institute of Ethnography, Northern Sector of the Institute of Ethnography, 
V.I. Vasiliev, Taymyr 

 
 

THE DOLGANS OF TAYMYR AND THE YAKUT REINDEER 
HERDERS OF YAKUTIA: THE STORY OF AN ETHNOGRAPHIC 

MISUNDERSTANDING 
 

Pluzhnikov Nikolai V. 
 

The article examines the concept of an ethnos using the specific example of 
two ethnic communities – Dolgans and Yakut reindeer herders. Both are 
presented from two perspectives: Soviet ethnological science and state policy. 
These positions are indicated by three historical periods – the pre-Soviet, Soviet 
and modern (post-Soviet), in the works of two outstanding Russian northern 
historians – B.O. Dolgikh and I.S. Gurvich. To understand the issue, material 
is provided on the ethnogenesis of both ethnic communities, their material 
culture (clothing, housing, etc.), as well as local variants of designation and self-
identification. The author traces the connection of Russian ethnological science 
with state policy and offers his own interpretation of an ethnos as an objective 
phenomenon in a historical and ethnological context, linking both of these 
contexts with a geographical factor. 

Key words: Dolgans, Yakut reindeer herders, Tungus, state policy, 
ethnicity, isolation, Taymyr, Anabar, Yakutia 

 
 

POLITICS AND CULTURE IN INTERVIEWS WITH THE ESKIMOS 
OF CHUKOTKA (BASED ON 1999 FIELD MATERIALS) 

 
Novikova Natalia I. 

 
The article is devoted to the analysis of the author’s field materials collected 

among the Eskimos of the Chukotka Autonomous Okrug in 1999. The study was 
conducted in the center of the Anadyr city district, Chukotka and Providensky 
districts. It was part of a large international project to analyze the current 
situation of 24 indigenous peoples of the North of Russia. The texts of 15 
interviews have been published, which combine the ideas of the Eskimos about 
hunting, whales, religion and in general about their attitude to the world. The 
center of research, as well as the life of the “people of the sea”, is the fishery of 



296 Сибирский этнографический сборник. Вып. 11 

marine animals. The field materials show its various aspects. Local hunters 
have created two cooperatives, which have actually become bodies of self-
organization, transmission of traditions and socialization of youth. All 
respondents emphasized the importance of dancing as recreation, 
entertainment, training and joy for local communities of coastal villages. The 
interview also shows the role of ethnic languages for sea hunting, in which 
traditional and linguistic knowledge and skills sometimes become foundations 
of safety. The culture of the indigenous peoples of the North is considered in 
the context of political and legal processes: national policy, the adoption of new 
laws protecting the rights of indigenous peoples, the activities of public 
organizations and the role of activists. 

Key words: Eskimos, Chukotka Autonomous Okrug, sea hunting, whales, 
Eskimo language, legislation, self-organization 

 
 

ETHNONYMICS AS A HISTORICAL SOURCE FOR DEFINING 
GROUP IDENTITIES IN THE PACIFIC REGION 

 
Missonova Liudmila I. 

 
The topic devoted to the issues of ethnonymics of indigenous peoples of the 

Pacific region is revealed by the example of one of the Tungusic-Manchurian 
peoples of Russia – the Uilta. The level of studying the ethnonymics of the 
territory of the Far East of the Russian Federation of the present period is 
demonstrated, attention is focused on the natural interrelation of the 
ethnonyms of the island, primarily Sakhalin, and mainland spaces. The writing 
of the article was preceded by the author’s field and archival work carried out 
directly in the places of historical and modern settlement of the Far Eastern 
indigenous communities. Ethnonyms comprehensively reflect the various 
stages of defining group identity, they are studied both from a linguistic, 
etymological, and ethnosocioanthropological point of view. At the present stage 
of history, ethnonyms themselves influence the ethnic self-identification of the 
indigenous population of the border Far Eastern territory. 

Key words: ethnonym, Tunguso-Manchurian peoples, Sakhalin, Amur, 
Uilta, Oroch, Orok, ethnic identity, small peoples of the North 

 
 

HOSPITALITY – A MARKER OF THE ETHNIC IDENTITY 
OF THE YAMAL NENETS 

 
Yaptik Elizaveta S. 

 
The article analyzes the norms of hospitality of the Nenets of the Yamal 

Peninsula, their transformation under the influence of urbanization processes. 
Hospitality, as a feature common to all cultures, for the Nenets and other 
nomadic peoples, acquires a decisive significance for their way of life and 
identity. The reception of guests is one of the brightest markers when one 
opposes oneself to the “other”: neighbors, acquaintances, representatives of 
another culture, etc. And so the Nenets hospitality is ritualized down to the 



SUMMARY 297 

 

subtleties: it is necessary to raise the question all the time: what can be done 
with this guest, how to talk to him, is he my brother or not? The author, on the 
basis of field materials, shows how the maintenance of etiquette standards of 
hospitality among the Nenets is justified and how these standards are observed 
in relations between related groups, neighbors and “outsiders”. 

Key words: guest, hospitality, table etiquette, Nenets, knot, Yamal 
 
 

DECORATIVE ART AS A CULTURE SIGN OF THE INDIGENOUS 
PEOPLES 

OF THE LOWER AMUR 
 

Glebova Elena V. 
 
The article is devoted to the original arts and crafts of the indigenous 

peoples of the Lower Amur. National craftsmen are fluent in the technologies 
of processing wood, vines, birch bark, fish skin, bird skins, animal skins and 
furs. These works bring together the centuries-old spiritual experience of the 
Nanais, Ulchis, Nivkhs, Negidals, Orochs, Evens and other peoples. Objects of 
folk art have always been important markers of the ethnic culture of the 
indigenous communities of the region and reflected the features of their 
traditional way of life. The article analyzes the periods of oblivion and loss of 
traditional knowledge, the process of revitalization of various types of Amur 
crafts and its influence on the formation of ethnic identity among 
representatives of the indigenous peoples of the Lower Amur, discusses the 
mechanism for the transfer of native knowledge and the formation of a new 
generation of craftsmen. 

Key words: indigenous peoples, Lower Amur, arts and crafts, tradition, 
revival, ethnic identity 

 
 

MARKERS OF ETHNIC IDENTITY OF OB-UGRIC STUDENT YOUTH 
(BASED ON MATERIALS FROM A 2006–2010 STUDY) 

 
Pivneva Elena A. 

 
The article presents the results of a study of the ethnic identity of Ob-Ugric 

youth. The object of the study were students of Ugra State University (Khanty-
Mansiysk), mostly from ethnically mixed families. The so-called mestizos, 
coming into contact with different cultural norms and values in through the 
person of their father and mother, have more choices besides fully identifying 
with one of the ethnic communities. The conditions of the urban multicultural 
environment actualize the problem of ethnic self-identification. Who do 
modern Khanty and Mansi people position themselves and recognize 
themselves to be? What are the criteria and factors of their internal choice? 
What is the real “content” of their ethnicity? These and other issues are the 
focus of the author’s attention. The text is full of “live voices” of informants. The 
appendix contains the questions of the questionnaire that was used during the 



298 Сибирский этнографический сборник. Вып. 11 

research, as well as tabular materials containing typical answers to the 
questions proposed for discussion. In general, the study revealed the complex 
nature of the process of ethnic self-identification of the Ob-Ugric student youth, 
its dependence on both objective and subjective reasons. A wide variety of 
factors can play a significant role in this process, among which are knowledge 
of the native language, the immediate environment and the ethnocultural 
environment. 

Key words: Ob Ugrians, student youth, ethnic self-determination, native 
language, ethnocultural environment 
  



 

 





 



 



 



 



 



SUMMARY 313 

 



314 Сибирский этнографический сборник. Вып. 11 



 



 



 



 



 



 



 



 

СВЕДЕНИЯ ОБ АВТОРАХ 

Басов Александр Сергеевич – младший научный сотрудник, 
Институт этнологии и антропологии РАН, г. Москва 

E-mail: a.basov@iea.ras.ru 
 

Батьянова Елена Петровна – к.и.н., старший научный сотруд-
ник, Институт этнологии и антропологии РАН, г. Москва 

E-mail: elena-batyanova@yandex.ru 
 

Глебова Елена Викторовна – независимый исследователь, 
г. Москва 

E-mail: elena.glebova@mail.ru 
 

Ковальский Святослав Олегович – младший научный сотруд-
ник, Институт этнологии и антропологии РАН, г. Москва 

E-mail: sokovalsky@iea.ras.ru 
 

Кучинский Максим Геннадьевич – к.и.н., старший научный 
сотрудник, Институт этнологии и антропологии РАН, г. Москва 

E-mail: m.kuchinskiy@iea.ras.ru 
 

Миссонова Людмила Ивановна – к.и.н., ведущий научный со-
трудник, Институт этнологии и антропологии РАН, г. Москва 

E-mail: missmila@iea.ras.ru 
 

Москаленко Нелли Павловна – к.и.н., научный сотрудник, 
Институт этнологии и антропологии РАН, г. Москва 

E-mail: nelly_moskalenko@mail.ru 
 

Мочалова Мария Алексеевна – младший научный сотрудник, 
Институт этнологии и антропологии РАН, г. Москва 

E-mail: masha.mochalova@iea.ras.ru 
 

Новикова Наталья Ивановна – д.и.н., ведущий научный со-
трудник, Институт этнологии и антропологии РАН, г. Москва 

E-mail: natinovikova@gmail.com 
 

Пивнева Елена Анатольевна – к.и.н., ведущий научный со-
трудник, зав. отделом Севера и Сибири, Институт этнологии и антро-
пологии РАН, г. Москва 

E-mail: pivnel@mail.ru 
 

Плужников Николай Владимирович – к.и.н., младший науч-
ный сотрудник, Институт этнологии и антропологии РАН, г. Москва 

E-mail: ethno@list.ru 
 

Сирина Анна Анатольевна – д.и.н., главный научный сотруд-
ник, Институт этнологии и антропологии РАН, г. Москва 

E-mail: annas@iea.ras.ru 
 

Яптик Елизавета Сэроковна – к.и.н., независмый исследова-
тель, с. Яр-Сале Ямальского района ЯНАО 

E-mail: lizaveta67@rambler.ru



 

Научное издание 
 
 
 

Сибирский этнографический сборник. Вып. 11.  
Народы, государство, этничность: сквозь призму истории  

 
Ответственный редактор Е.А. Пивнева 

 
 

Утверждено к печати Ученым советом 
Института этнологии и антропологии 

им. Н.Н. Миклухо-Маклая РАН 
 
 
 
 
 
 

Редактор Д.Ф. Мищенко 
Художник Е.В. Орлова 

Компьютерная верстка О.Г. Симонова 
Английский перевод Д.А. Вигет 

 
 
 
 
 
 
 

Подписано к печати 24.10.2025 
Формат 84х108 1/16 Усл.-печ. л. 19,3. 

Тираж 500. Заказ № 254 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Участок множительной техники 
Института этнологии и антропологии РАН 
119334 Москва, Ленинский проспект, 32А 

 
 



<<

  /ASCII85EncodePages false

  /AllowTransparency false

  /AutoPositionEPSFiles true

  /AutoRotatePages /None

  /Binding /Left

  /CalGrayProfile (Dot Gain 20%)

  /CalRGBProfile (sRGB IEC61966-2.1)

  /CalCMYKProfile (U.S. Web Coated \050SWOP\051 v2)

  /sRGBProfile (sRGB IEC61966-2.1)

  /CannotEmbedFontPolicy /Error

  /CompatibilityLevel 1.3

  /CompressObjects /Tags

  /CompressPages true

  /ConvertImagesToIndexed true

  /PassThroughJPEGImages true

  /CreateJobTicket false

  /DefaultRenderingIntent /Default

  /DetectBlends true

  /DetectCurves 0.0000

  /ColorConversionStrategy /LeaveColorUnchanged

  /DoThumbnails false

  /EmbedAllFonts true

  /EmbedOpenType false

  /ParseICCProfilesInComments true

  /EmbedJobOptions true

  /DSCReportingLevel 0

  /EmitDSCWarnings false

  /EndPage -1

  /ImageMemory 1048576

  /LockDistillerParams false

  /MaxSubsetPct 100

  /Optimize true

  /OPM 1

  /ParseDSCComments true

  /ParseDSCCommentsForDocInfo true

  /PreserveCopyPage true

  /PreserveDICMYKValues true

  /PreserveEPSInfo true

  /PreserveFlatness true

  /PreserveHalftoneInfo false

  /PreserveOPIComments true

  /PreserveOverprintSettings true

  /StartPage 1

  /SubsetFonts false

  /TransferFunctionInfo /Apply

  /UCRandBGInfo /Preserve

  /UsePrologue false

  /ColorSettingsFile ()

  /AlwaysEmbed [ true

  ]

  /NeverEmbed [ true

  ]

  /AntiAliasColorImages false

  /CropColorImages true

  /ColorImageMinResolution 300

  /ColorImageMinResolutionPolicy /OK

  /DownsampleColorImages false

  /ColorImageDownsampleType /Bicubic

  /ColorImageResolution 300

  /ColorImageDepth -1

  /ColorImageMinDownsampleDepth 1

  /ColorImageDownsampleThreshold 1.50000

  /EncodeColorImages true

  /ColorImageFilter /DCTEncode

  /AutoFilterColorImages true

  /ColorImageAutoFilterStrategy /JPEG

  /ColorACSImageDict <<

    /QFactor 0.15

    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]

  >>

  /ColorImageDict <<

    /QFactor 0.15

    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]

  >>

  /JPEG2000ColorACSImageDict <<

    /TileWidth 256

    /TileHeight 256

    /Quality 30

  >>

  /JPEG2000ColorImageDict <<

    /TileWidth 256

    /TileHeight 256

    /Quality 30

  >>

  /AntiAliasGrayImages false

  /CropGrayImages true

  /GrayImageMinResolution 300

  /GrayImageMinResolutionPolicy /OK

  /DownsampleGrayImages false

  /GrayImageDownsampleType /Bicubic

  /GrayImageResolution 300

  /GrayImageDepth -1

  /GrayImageMinDownsampleDepth 2

  /GrayImageDownsampleThreshold 1.50000

  /EncodeGrayImages true

  /GrayImageFilter /DCTEncode

  /AutoFilterGrayImages true

  /GrayImageAutoFilterStrategy /JPEG

  /GrayACSImageDict <<

    /QFactor 0.15

    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]

  >>

  /GrayImageDict <<

    /QFactor 0.15

    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]

  >>

  /JPEG2000GrayACSImageDict <<

    /TileWidth 256

    /TileHeight 256

    /Quality 30

  >>

  /JPEG2000GrayImageDict <<

    /TileWidth 256

    /TileHeight 256

    /Quality 30

  >>

  /AntiAliasMonoImages false

  /CropMonoImages true

  /MonoImageMinResolution 1200

  /MonoImageMinResolutionPolicy /OK

  /DownsampleMonoImages false

  /MonoImageDownsampleType /Bicubic

  /MonoImageResolution 1200

  /MonoImageDepth -1

  /MonoImageDownsampleThreshold 1.50000

  /EncodeMonoImages true

  /MonoImageFilter /FlateEncode

  /MonoImageDict <<

    /K -1

  >>

  /AllowPSXObjects false

  /CheckCompliance [

    /None

  ]

  /PDFX1aCheck false

  /PDFX3Check false

  /PDFXCompliantPDFOnly false

  /PDFXNoTrimBoxError true

  /PDFXTrimBoxToMediaBoxOffset [

    0.00000

    0.00000

    0.00000

    0.00000

  ]

  /PDFXSetBleedBoxToMediaBox true

  /PDFXBleedBoxToTrimBoxOffset [

    0.00000

    0.00000

    0.00000

    0.00000

  ]

  /PDFXOutputIntentProfile ()

  /PDFXOutputConditionIdentifier ()

  /PDFXOutputCondition ()

  /PDFXRegistryName ()

  /PDFXTrapped /False



  /CreateJDFFile false

  /Description <<

    /ARA <FEFF06270633062A062E062F0645002006470630064700200627064406250639062F0627062F0627062A002006440625064606340627062100200648062B062706260642002000410064006F00620065002000500044004600200645062A064806270641064206290020064406440637062806270639062900200641064A00200627064406450637062706280639002006300627062A0020062F0631062C0627062A002006270644062C0648062F0629002006270644063906270644064A0629061B0020064A06450643064600200641062A062D00200648062B0627062606420020005000440046002006270644064506460634062306290020062806270633062A062E062F062706450020004100630072006F0062006100740020064800410064006F006200650020005200650061006400650072002006250635062F0627063100200035002E0030002006480627064406250635062F062706310627062A0020062706440623062D062F062B002E0635062F0627063100200035002E0030002006480627064406250635062F062706310627062A0020062706440623062D062F062B002E>

    /BGR <FEFF04180437043f043e043b043704320430043904420435002004420435043704380020043d0430044104420440043e0439043a0438002c00200437043000200434043000200441044a0437043404300432043004420435002000410064006f00620065002000500044004600200434043e043a0443043c0435043d04420438002c0020043c0430043a04410438043c0430043b043d043e0020043f044004380433043e04340435043d04380020043704300020043204380441043e043a043e043a0430044704350441044204320435043d0020043f04350447043004420020043704300020043f044004350434043f0435044704300442043d04300020043f043e04340433043e0442043e0432043a0430002e002000200421044a04370434043004340435043d043804420435002000500044004600200434043e043a0443043c0435043d044204380020043c043e0433043004420020043404300020044104350020043e0442043204300440044f0442002004410020004100630072006f00620061007400200438002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020043800200441043b0435043404320430044904380020043204350440044104380438002e>

    /CHS <FEFF4f7f75288fd94e9b8bbe5b9a521b5efa7684002000410064006f006200650020005000440046002065876863900275284e8e9ad88d2891cf76845370524d53705237300260a853ef4ee54f7f75280020004100630072006f0062006100740020548c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000204ee553ca66f49ad87248672c676562535f00521b5efa768400200050004400460020658768633002>

    /CHT <FEFF4f7f752890194e9b8a2d7f6e5efa7acb7684002000410064006f006200650020005000440046002065874ef69069752865bc9ad854c18cea76845370524d5370523786557406300260a853ef4ee54f7f75280020004100630072006f0062006100740020548c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000204ee553ca66f49ad87248672c4f86958b555f5df25efa7acb76840020005000440046002065874ef63002>

    /CZE <FEFF005400610074006f0020006e006100730074006100760065006e00ed00200070006f0075017e0069006a007400650020006b0020007600790074007600e101590065006e00ed00200064006f006b0075006d0065006e0074016f002000410064006f006200650020005000440046002c0020006b00740065007200e90020007300650020006e0065006a006c00e90070006500200068006f006400ed002000700072006f0020006b00760061006c00690074006e00ed0020007400690073006b00200061002000700072006500700072006500730073002e002000200056007900740076006f01590065006e00e900200064006f006b0075006d0065006e007400790020005000440046002000620075006400650020006d006f017e006e00e90020006f007400650076015900ed007400200076002000700072006f006700720061006d0065006300680020004100630072006f00620061007400200061002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000610020006e006f0076011b006a016100ed00630068002e>

    /DAN <FEFF004200720075006700200069006e0064007300740069006c006c0069006e006700650072006e0065002000740069006c0020006100740020006f007000720065007400740065002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e007400650072002c0020006400650072002000620065006400730074002000650067006e006500720020007300690067002000740069006c002000700072006500700072006500730073002d007500640073006b007200690076006e0069006e00670020006100660020006800f8006a0020006b00760061006c0069007400650074002e0020004400650020006f007000720065007400740065006400650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e0074006500720020006b0061006e002000e50062006e00650073002000690020004100630072006f00620061007400200065006c006c006500720020004100630072006f006200610074002000520065006100640065007200200035002e00300020006f00670020006e0079006500720065002e>

    /DEU <FEFF00560065007200770065006e00640065006e0020005300690065002000640069006500730065002000450069006e007300740065006c006c0075006e00670065006e0020007a0075006d002000450072007300740065006c006c0065006e00200076006f006e002000410064006f006200650020005000440046002d0044006f006b0075006d0065006e00740065006e002c00200076006f006e002000640065006e0065006e002000530069006500200068006f006300680077006500720074006900670065002000500072006500700072006500730073002d0044007200750063006b0065002000650072007a0065007500670065006e0020006d00f60063006800740065006e002e002000450072007300740065006c006c007400650020005000440046002d0044006f006b0075006d0065006e007400650020006b00f6006e006e0065006e0020006d006900740020004100630072006f00620061007400200075006e0064002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020006f0064006500720020006800f600680065007200200067006500f600660066006e00650074002000770065007200640065006e002e>

    /ESP <FEFF005500740069006c0069006300650020006500730074006100200063006f006e0066006900670075007200610063006900f3006e0020007000610072006100200063007200650061007200200064006f00630075006d0065006e0074006f00730020005000440046002000640065002000410064006f0062006500200061006400650063007500610064006f00730020007000610072006100200069006d0070007200650073006900f3006e0020007000720065002d0065006400690074006f007200690061006c00200064006500200061006c00740061002000630061006c0069006400610064002e002000530065002000700075006500640065006e00200061006200720069007200200064006f00630075006d0065006e0074006f00730020005000440046002000630072006500610064006f007300200063006f006e0020004100630072006f006200610074002c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200079002000760065007200730069006f006e0065007300200070006f00730074006500720069006f007200650073002e>

    /ETI <FEFF004b00610073007500740061006700650020006e0065006900640020007300e4007400740065006900640020006b00760061006c006900740065006500740073006500200074007200fc006b006900650065006c007300650020007000720069006e00740069006d0069007300650020006a0061006f006b007300200073006f00620069006c0069006b0065002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740069006400650020006c006f006f006d006900730065006b0073002e00200020004c006f006f0064007500640020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740065002000730061006100740065002000610076006100640061002000700072006f006700720061006d006d006900640065006700610020004100630072006f0062006100740020006e0069006e0067002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020006a00610020007500750065006d006100740065002000760065007200730069006f006f006e00690064006500670061002e000d000a>

    /FRA <FEFF005500740069006c006900730065007a00200063006500730020006f007000740069006f006e00730020006100660069006e00200064006500200063007200e900650072002000640065007300200064006f00630075006d0065006e00740073002000410064006f00620065002000500044004600200070006f0075007200200075006e00650020007100750061006c0069007400e90020006400270069006d007000720065007300730069006f006e00200070007200e9007000720065007300730065002e0020004c0065007300200064006f00630075006d0065006e00740073002000500044004600200063007200e900e90073002000700065007500760065006e0074002000ea0074007200650020006f007500760065007200740073002000640061006e00730020004100630072006f006200610074002c002000610069006e00730069002000710075002700410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000650074002000760065007200730069006f006e007300200075006c007400e90072006900650075007200650073002e>

    /GRE <FEFF03a703c103b703c303b903bc03bf03c003bf03b903ae03c303c403b5002003b103c503c403ad03c2002003c403b903c2002003c103c503b803bc03af03c303b503b903c2002003b303b903b1002003bd03b1002003b403b703bc03b903bf03c503c103b303ae03c303b503c403b5002003ad03b303b303c103b103c603b1002000410064006f006200650020005000440046002003c003bf03c5002003b503af03bd03b103b9002003ba03b103c42019002003b503be03bf03c703ae03bd002003ba03b103c403ac03bb03bb03b703bb03b1002003b303b903b1002003c003c103bf002d03b503ba03c403c503c003c903c403b903ba03ad03c2002003b503c103b303b103c303af03b503c2002003c503c803b703bb03ae03c2002003c003bf03b903cc03c403b703c403b103c2002e0020002003a403b10020005000440046002003ad03b303b303c103b103c603b1002003c003bf03c5002003ad03c703b503c403b5002003b403b703bc03b903bf03c503c103b303ae03c303b503b9002003bc03c003bf03c103bf03cd03bd002003bd03b1002003b103bd03bf03b903c703c403bf03cd03bd002003bc03b5002003c403bf0020004100630072006f006200610074002c002003c403bf002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002003ba03b103b9002003bc03b503c403b103b303b503bd03ad03c303c403b503c103b503c2002003b503ba03b403cc03c303b503b903c2002e>

    /HEB <FEFF05D405E905EA05DE05E905D5002005D105D405D205D305E805D505EA002005D005DC05D4002005DB05D305D9002005DC05D905E605D505E8002005DE05E105DE05DB05D9002000410064006F006200650020005000440046002005D405DE05D505EA05D005DE05D905DD002005DC05D405D305E405E105EA002005E705D305DD002D05D305E405D505E1002005D005D905DB05D505EA05D905EA002E002005DE05E105DE05DB05D90020005000440046002005E905E005D505E605E805D5002005E005D905EA05E005D905DD002005DC05E405EA05D905D705D4002005D105D005DE05E605E205D505EA0020004100630072006F006200610074002005D5002D00410064006F00620065002000520065006100640065007200200035002E0030002005D505D205E805E105D005D505EA002005DE05EA05E705D305DE05D505EA002005D905D505EA05E8002E05D005DE05D905DD002005DC002D005000440046002F0058002D0033002C002005E205D905D905E005D5002005D105DE05D305E805D905DA002005DC05DE05E905EA05DE05E9002005E905DC0020004100630072006F006200610074002E002005DE05E105DE05DB05D90020005000440046002005E905E005D505E605E805D5002005E005D905EA05E005D905DD002005DC05E405EA05D905D705D4002005D105D005DE05E605E205D505EA0020004100630072006F006200610074002005D5002D00410064006F00620065002000520065006100640065007200200035002E0030002005D505D205E805E105D005D505EA002005DE05EA05E705D305DE05D505EA002005D905D505EA05E8002E>

    /HRV (Za stvaranje Adobe PDF dokumenata najpogodnijih za visokokvalitetni ispis prije tiskanja koristite ove postavke.  Stvoreni PDF dokumenti mogu se otvoriti Acrobat i Adobe Reader 5.0 i kasnijim verzijama.)

    /HUN <FEFF004b0069007600e1006c00f30020006d0069006e0151007300e9006701710020006e0079006f006d00640061006900200065006c0151006b00e90073007a00ed007401510020006e0079006f006d00740061007400e100730068006f007a0020006c006500670069006e006b00e1006200620020006d0065006700660065006c0065006c0151002000410064006f00620065002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e00740075006d006f006b0061007400200065007a0065006b006b0065006c0020006100200062006500e1006c006c00ed007400e10073006f006b006b0061006c0020006b00e90073007a00ed0074006800650074002e0020002000410020006c00e90074007200650068006f007a006f00740074002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e00740075006d006f006b00200061007a0020004100630072006f006200610074002000e9007300200061007a002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002c0020007600610067007900200061007a002000610074007400f3006c0020006b00e9007301510062006200690020007600650072007a006900f3006b006b0061006c0020006e00790069007400680061007400f3006b0020006d00650067002e>

    /ITA <FEFF005500740069006c0069007a007a006100720065002000710075006500730074006500200069006d0070006f007300740061007a0069006f006e00690020007000650072002000630072006500610072006500200064006f00630075006d0065006e00740069002000410064006f00620065002000500044004600200070006900f900200061006400610074007400690020006100200075006e00610020007000720065007300740061006d0070006100200064006900200061006c007400610020007100750061006c0069007400e0002e0020004900200064006f00630075006d0065006e007400690020005000440046002000630072006500610074006900200070006f00730073006f006e006f0020006500730073006500720065002000610070006500720074006900200063006f006e0020004100630072006f00620061007400200065002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200065002000760065007200730069006f006e006900200073007500630063006500730073006900760065002e>

    /JPN <FEFF9ad854c18cea306a30d730ea30d730ec30b951fa529b7528002000410064006f0062006500200050004400460020658766f8306e4f5c6210306b4f7f75283057307e305930023053306e8a2d5b9a30674f5c62103055308c305f0020005000440046002030d530a130a430eb306f3001004100630072006f0062006100740020304a30883073002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000204ee5964d3067958b304f30533068304c3067304d307e305930023053306e8a2d5b9a306b306f30d530a930f330c8306e57cb30818fbc307f304c5fc59808306730593002>

    /KOR <FEFFc7740020c124c815c7440020c0acc6a9d558c5ec0020ace0d488c9c80020c2dcd5d80020c778c1c4c5d00020ac00c7a50020c801d569d55c002000410064006f0062006500200050004400460020bb38c11cb97c0020c791c131d569b2c8b2e4002e0020c774b807ac8c0020c791c131b41c00200050004400460020bb38c11cb2940020004100630072006f0062006100740020bc0f002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020c774c0c1c5d0c11c0020c5f40020c2180020c788c2b5b2c8b2e4002e>

    /LTH <FEFF004e006100750064006f006b0069007400650020016100690075006f007300200070006100720061006d006500740072007500730020006e006f0072011700640061006d00690020006b0075007200740069002000410064006f00620065002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e007400750073002c0020006b00750072006900650020006c0061006200690061007500730069006100690020007000720069007400610069006b007900740069002000610075006b01610074006f00730020006b006f006b007900620117007300200070006100720065006e006700740069006e00690061006d00200073007000610075007300640069006e0069006d00750069002e0020002000530075006b0075007200740069002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e007400610069002000670061006c006900200062016b007400690020006100740069006400610072006f006d00690020004100630072006f006200610074002000690072002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000610072002000760117006c00650073006e0117006d00690073002000760065007200730069006a006f006d00690073002e>

    /LVI <FEFF0049007a006d0061006e0074006f006a00690065007400200161006f00730020006900650073007400610074012b006a0075006d00750073002c0020006c0061006900200076006500690064006f00740075002000410064006f00620065002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e007400750073002c0020006b006100730020006900720020012b00700061016100690020007000690065006d01130072006f00740069002000610075006700730074006100730020006b00760061006c0069007401010074006500730020007000690072006d007300690065007300700069006501610061006e006100730020006400720075006b00610069002e00200049007a0076006500690064006f006a006900650074002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e007400750073002c0020006b006f002000760061007200200061007400760113007200740020006100720020004100630072006f00620061007400200075006e002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002c0020006b0101002000610072012b00200074006f0020006a00610075006e0101006b0101006d002000760065007200730069006a0101006d002e>

    /NLD (Gebruik deze instellingen om Adobe PDF-documenten te maken die zijn geoptimaliseerd voor prepress-afdrukken van hoge kwaliteit. De gemaakte PDF-documenten kunnen worden geopend met Acrobat en Adobe Reader 5.0 en hoger.)

    /NOR <FEFF004200720075006b00200064006900730073006500200069006e006e007300740069006c006c0069006e00670065006e0065002000740069006c002000e50020006f0070007000720065007400740065002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740065007200200073006f006d00200065007200200062006500730074002000650067006e0065007400200066006f00720020006600f80072007400720079006b006b0073007500740073006b00720069006600740020006100760020006800f800790020006b00760061006c0069007400650074002e0020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740065006e00650020006b0061006e002000e50070006e00650073002000690020004100630072006f00620061007400200065006c006c00650072002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200065006c006c00650072002000730065006e006500720065002e>

    /POL <FEFF0055007300740061007700690065006e0069006100200064006f002000740077006f0072007a0065006e0069006100200064006f006b0075006d0065006e007400f300770020005000440046002000700072007a0065007a006e00610063007a006f006e00790063006800200064006f002000770079006400720075006b00f30077002000770020007700790073006f006b00690065006a0020006a0061006b006f015b00630069002e002000200044006f006b0075006d0065006e0074007900200050004400460020006d006f017c006e00610020006f007400770069006500720061010700200077002000700072006f006700720061006d006900650020004100630072006f00620061007400200069002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000690020006e006f00770073007a0079006d002e>

    /PTB <FEFF005500740069006c0069007a006500200065007300730061007300200063006f006e00660069006700750072006100e700f50065007300200064006500200066006f0072006d00610020006100200063007200690061007200200064006f00630075006d0065006e0074006f0073002000410064006f0062006500200050004400460020006d00610069007300200061006400650071007500610064006f00730020007000610072006100200070007200e9002d0069006d0070007200650073007300f50065007300200064006500200061006c007400610020007100750061006c00690064006100640065002e0020004f007300200064006f00630075006d0065006e0074006f00730020005000440046002000630072006900610064006f007300200070006f00640065006d0020007300650072002000610062006500720074006f007300200063006f006d0020006f0020004100630072006f006200610074002000650020006f002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000650020007600650072007300f50065007300200070006f00730074006500720069006f007200650073002e>

    /RUM <FEFF005500740069006c0069007a00610163006900200061006300650073007400650020007300650074010300720069002000700065006e007400720075002000610020006300720065006100200064006f00630075006d0065006e00740065002000410064006f006200650020005000440046002000610064006500630076006100740065002000700065006e0074007200750020007400690070010300720069007200650061002000700072006500700072006500730073002000640065002000630061006c006900740061007400650020007300750070006500720069006f006100720103002e002000200044006f00630075006d0065006e00740065006c00650020005000440046002000630072006500610074006500200070006f00740020006600690020006400650073006300680069007300650020006300750020004100630072006f006200610074002c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020015f00690020007600650072007300690075006e0069006c006500200075006c0074006500720069006f006100720065002e>

    /SKY <FEFF0054006900650074006f0020006e006100730074006100760065006e0069006100200070006f0075017e0069007400650020006e00610020007600790074007600e100720061006e0069006500200064006f006b0075006d0065006e0074006f0076002000410064006f006200650020005000440046002c0020006b0074006f007200e90020007300610020006e0061006a006c0065007001610069006500200068006f0064006900610020006e00610020006b00760061006c00690074006e00fa00200074006c0061010d00200061002000700072006500700072006500730073002e00200056007900740076006f00720065006e00e900200064006f006b0075006d0065006e007400790020005000440046002000620075006400650020006d006f017e006e00e90020006f00740076006f00720069016500200076002000700072006f006700720061006d006f006300680020004100630072006f00620061007400200061002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000610020006e006f0076016100ed00630068002e>

    /SLV <FEFF005400650020006e006100730074006100760069007400760065002000750070006f0072006100620069007400650020007a00610020007500730074007600610072006a0061006e006a006500200064006f006b0075006d0065006e0074006f0076002000410064006f006200650020005000440046002c0020006b006900200073006f0020006e0061006a007000720069006d00650072006e0065006a016100690020007a00610020006b0061006b006f0076006f00730074006e006f0020007400690073006b0061006e006a00650020007300200070007200690070007200610076006f0020006e00610020007400690073006b002e00200020005500730074007600610072006a0065006e006500200064006f006b0075006d0065006e0074006500200050004400460020006a00650020006d006f0067006f010d00650020006f0064007000720065007400690020007a0020004100630072006f00620061007400200069006e002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200069006e0020006e006f00760065006a01610069006d002e>

    /SUO <FEFF004b00e40079007400e40020006e00e40069007400e4002000610073006500740075006b007300690061002c0020006b0075006e0020006c0075006f00740020006c00e400680069006e006e00e4002000760061006100740069007600610061006e0020007000610069006e006100740075006b00730065006e002000760061006c006d0069007300740065006c00750074007900f6006800f6006e00200073006f00700069007600690061002000410064006f0062006500200050004400460020002d0064006f006b0075006d0065006e007400740065006a0061002e0020004c0075006f0064007500740020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740069007400200076006f0069006400610061006e0020006100760061007400610020004100630072006f0062006100740069006c006c00610020006a0061002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030003a006c006c00610020006a006100200075007500640065006d006d0069006c006c0061002e>

    /SVE <FEFF0041006e007600e4006e00640020006400650020006800e4007200200069006e0073007400e4006c006c006e0069006e006700610072006e00610020006f006d002000640075002000760069006c006c00200073006b006100700061002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e007400200073006f006d002000e400720020006c00e4006d0070006c0069006700610020006600f60072002000700072006500700072006500730073002d007500740073006b00720069006600740020006d006500640020006800f600670020006b00760061006c0069007400650074002e002000200053006b006100700061006400650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740020006b0061006e002000f600700070006e00610073002000690020004100630072006f0062006100740020006f00630068002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020006f00630068002000730065006e006100720065002e>

    /TUR <FEFF005900fc006b00730065006b0020006b0061006c006900740065006c0069002000f6006e002000790061007a006401310072006d00610020006200610073006b013100730131006e006100200065006e0020006900790069002000750079006100620069006c006500630065006b002000410064006f006200650020005000440046002000620065006c00670065006c0065007200690020006f006c0075015f007400750072006d0061006b0020006900e70069006e00200062007500200061007900610072006c0061007201310020006b0075006c006c0061006e0131006e002e00200020004f006c0075015f0074007500720075006c0061006e0020005000440046002000620065006c00670065006c0065007200690020004100630072006f006200610074002000760065002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200076006500200073006f006e0072006100730131006e00640061006b00690020007300fc007200fc006d006c00650072006c00650020006100e70131006c006100620069006c00690072002e>

    /UKR <FEFF04120438043a043e0440043804410442043e043204430439044204350020044604560020043f043004400430043c043504420440043800200434043b044f0020044104420432043e04400435043d043d044f00200434043e043a0443043c0435043d044204560432002000410064006f006200650020005000440046002c0020044f043a04560020043d04300439043a04400430044904350020043f045604340445043e0434044f0442044c00200434043b044f0020043204380441043e043a043e044f043a04560441043d043e0433043e0020043f0435044004350434043404400443043a043e0432043e0433043e0020043404400443043a0443002e00200020042104420432043e04400435043d045600200434043e043a0443043c0435043d0442043800200050004400460020043c043e0436043d04300020043204560434043a0440043804420438002004430020004100630072006f006200610074002004420430002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002004300431043e0020043f04560437043d04560448043e04570020043204350440044104560457002e>

    /ENU (Use these settings to create Adobe PDF documents best suited for high-quality prepress printing.  Created PDF documents can be opened with Acrobat and Adobe Reader 5.0 and later.)

    /RUS <FEFF04180441043f043e043b044c04370443043904420435002004340430043d043d044b04350020043d0430044104420440043e0439043a043800200434043b044f00200441043e043704340430043d0438044f00200434043e043a0443043c0435043d0442043e0432002000410064006f006200650020005000440046002c0020043c0430043a04410438043c0430043b044c043d043e0020043f043e04340445043e0434044f04490438044500200434043b044f00200432044b0441043e043a043e043a0430044704350441044204320435043d043d043e0433043e00200434043e043f0435044704300442043d043e0433043e00200432044b0432043e04340430002e002000200421043e043704340430043d043d044b04350020005000440046002d0434043e043a0443043c0435043d0442044b0020043c043e0436043d043e0020043e0442043a0440044b043204300442044c002004410020043f043e043c043e0449044c044e0020004100630072006f00620061007400200438002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020043800200431043e043b043504350020043f043e04370434043d043804450020043204350440044104380439002e>

  >>

  /Namespace [

    (Adobe)

    (Common)

    (1.0)

  ]

  /OtherNamespaces [

    <<

      /AsReaderSpreads false

      /CropImagesToFrames true

      /ErrorControl /WarnAndContinue

      /FlattenerIgnoreSpreadOverrides false

      /IncludeGuidesGrids false

      /IncludeNonPrinting false

      /IncludeSlug false

      /Namespace [

        (Adobe)

        (InDesign)

        (4.0)

      ]

      /OmitPlacedBitmaps false

      /OmitPlacedEPS false

      /OmitPlacedPDF false

      /SimulateOverprint /Legacy

    >>

    <<

      /AddBleedMarks false

      /AddColorBars false

      /AddCropMarks false

      /AddPageInfo false

      /AddRegMarks false

      /ConvertColors /ConvertToCMYK

      /DestinationProfileName ()

      /DestinationProfileSelector /DocumentCMYK

      /Downsample16BitImages true

      /FlattenerPreset <<

        /PresetSelector /MediumResolution

      >>

      /FormElements false

      /GenerateStructure false

      /IncludeBookmarks false

      /IncludeHyperlinks false

      /IncludeInteractive false

      /IncludeLayers false

      /IncludeProfiles false

      /MultimediaHandling /UseObjectSettings

      /Namespace [

        (Adobe)

        (CreativeSuite)

        (2.0)

      ]

      /PDFXOutputIntentProfileSelector /DocumentCMYK

      /PreserveEditing true

      /UntaggedCMYKHandling /LeaveUntagged

      /UntaggedRGBHandling /UseDocumentProfile

      /UseDocumentBleed false

    >>

  ]

>> setdistillerparams

<<

  /HWResolution [2400 2400]

  /PageSize [612.000 792.000]

>> setpagedevice



